
LE PATIO 
Au cœur de la Médina de Tunis



1



2



3

Le patio, au cœur de la médina de 
Tunis

Comment le principe d'intimité devient le générateur de 
l'urbanisme de la ville ?

Ecole Polytechnique Fédérale de Lausanne

Mohamed Khalil Mokaddem
Travail encadré par Pr. Nicola Braghieri



4



5

Un grand merci et une gratitude infinie à tous ceux qui, de près ou 
de loin, ont pu apporter leur aide pour la réalisation de ce travail.



6



7

Table des matières

Avant-propos 

Localisation de la ville de Tunis

I - Histoire de la ville de Tunis

- Aux origines de Tunis
- La conquête arabe
- Tunis, capitale d'un état
- Tunis, capitale d'une province de l'Empire Ottoman puis d'une République

II - Structure de la ville de Tunis

- Morphologie de la ville
- Comparaison avec d'autres médinas tunisiennes
- Faubourgs de la médina de Tunis
- Structure viaire de la médina de Tunis 
- Opérations urbaines modernes à Tunis

III - Bâtiments de la ville de Tunis

- Les mosquées
- Les souks
- Les medersas
- Les fondouks
- Les casernes
- Les hammāms
- Les dārs
- Comparaison typologique
- Observations et synthèse

9 

11

13

14
15
18
21

25

26
30
32
34 
38

41

42
48
54
60
66
72
78
84
87



8

IV - Le DAR, composante principale de la ville de Tunis

- Aux origines des la maison tunisoise
- Le chantier de la maisons tunisoise
- La maison commune : Dār Belhaouane
- La maison bourgeoise : Dār Hababou
- La grande demeure : Dār El Haddād
- Le palais : Dār Lasram

V – Le patio au cœur de la médina

- La cour, lien de la communauté
- La dialectique extérieur – intérieur
- L’ « enclos exclu »
- Les sous-sols de la maison
- Le XIXe siècle, un tournant architectural
- La reconstruction en Tunisie, 1943 – 1947

Glossaire

Bibliographie

Table des figures

89

90
93
96
98

104
108

115

116
118
120
120
128
131

135

137

141



9

Tunis compte parmi les plus anciennes cités d’Afrique, deux fois millénaire, et capitale du pays depuis huit siècles. Son noyau de ville en 
tant que telle est représenté par la médina de Tunis, aujourd’hui le centre historique de la capitale. Jadis la ville s’y résumait. Médina est un 
terme arabe désignant globalement une ville. 
Close de murailles, la médina est un espace dont l’organisation est régie par ses propres règles et principes, d’apparence inaccessibles et 
confus à la lecture d’un simple plan de la ville.
C’est à cette confusion apparente, qui en réalité n’en est pas une, que nous essayerons de répondre dans les pages suivantes. Ce travail est 
mené dans le cadre de l’énoncé théorique de master, projetant les bases théoriques du projet de master d’architecture venant clôturer le 
cursus universitaire.

Un premier chapitre consacré à l’histoire de la ville semble être une introduction utile afin de contextualiser au mieux le développement qui 
suivra. Le répertoire ainsi que l’analyse architecturale des différents bâtiments, objets architecturaux composant la médina de Tunis, aura 
été le moyen d’en appréhender la substance architecturale et la philosophie sous-jacente à cette dernière. 
Une attention particulière aura été portée à l’architecture domestique, composante essentielle du tissu urbain tunisois et particulièrement sur 
le rôle du patio dans cette dernière. 
Dans cette urbanité dense, irriguée au moyen de rues étroites, le patio s’inscrit comme organe vital du bâtiment, pourvoyeur d’air et 
de lumière. Il revêt aussi une fonction sociale, lieu de rassemblement de la maisonnée à l’abri des regards étrangers, en équilibre entre 
ouverture et isolement. 

De précieux enseignements peuvent être tirés de cette architecture ancestrale afin de répondre aux enjeux climatiques et sociaux de 
l’architecture contemporaine. Cette recherche aura été une tentative afin d’expliciter la dualité rue-patio dans l’émergence du tissu urbain de 
la médina de Tunis. Ce fut par ailleurs une excellente opportunité afin d’explorer, décrypter et analyser un héritage culturel et architectural 
riche et précieux pour un natif de cette ville.

Khalil Mokaddem

Avant-propos



10

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

Jebel Ahmar
84 m

Jebel Boukornine
507 m

Jebel Ressas
805 m

M
ed

je
rd

a

Méli
an

e

5 km

Sebkha
El Sedjoumi

Sebkha
Ariana

Tunis
50 m

Carthage

La Marsa

Lac de Tunis

Golfe de Tunis

La Goulette

0 km

Tunis et ses environs



11

Au milieu de la Méditerranée se situe le pays septentrional de 
l’Afrique, la Tunisie. Faisant face à la Sicile avec laquelle elles 
forment le canal de Sicile, passage stratégique convoité depuis 
l’Antiquité, la Tunisie a su tirer profit tout au long de l’Histoire de 
cette position.
Bordée par la mer au nord et à l’est, par l’Algérie à l’ouest et la 
Libye au sud-est, la Tunisie est pays de culture méditerranéenne, 
de religion musulmane, dont l’arabe est la langue officielle. 
Tunis en est la capitale et se situe sur le littoral nord-est du pays, 
au fond de la lagune, appelée Lac de Tunis, reliant la ville à la mer 
au niveau de la Goulette. Située à 15km de l’antique Carthage, 
sa «  sœur aînée  », Tunis se développe sur un isthme culminant 
à 50 mètres au-dessus du niveau de la mer, dominant les plaines 
alentours et la lagune, lui assurant ainsi une protection de par le 
choix de cet emplacement stratégique.
La disposition de son relief a contraint sa forme et sa croissance. 
En effet, à l’est les falaises dominant la sebkha el-Sedjoumi et à 
l’ouest les marécages de la lagune et leurs pestilences ont fait que 
seule l’expansion vers le nord et le sud, dépourvue d’obstacles 
physiques, fut possible. 
Tunis est entourée de trois plans d’eau, la lagune, reliée à la mer et 
deux sebkhas, celles d’el-Sedjoumi et celle de l’Ariana. 
Il s’agit d’étendues éphémères d’eau salée, alimentées par les eaux 
de pluie, similaires à un lac l’hiver et sèches l’été. De nombreux 
oiseaux migrateurs y nichent à l’instar des flamants roses et des 
canards sauvages.
Ainsi placée, Tunis se trouve sur un site naturellement défendu 
tout en étant reliée à la mer, à travers la lagune faisant office 
d'intermédiaire et la Goulette comme avant-port, contrairement à 
Carthage dont l’exposition sur le littoral a compliqué la défense. 

Localisation de la ville de Tunis

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

Tunis

Bizerte

Sousse
Kairouan

Sfax

Gabes

Algérie

Libye

Le Kef

200 km0 km

Carte du bassin méditerranéen

Carte de la Tunisie



12

Vue de la ville de Tunis, gravure, 1574.



13

« L'histoire, en apparence, n'est qu'une information sur les événements passés, une narration des faits anciens ; mais, en réalité, elle est une 
science qui permet de connaître les causes et les origines profondes des phénomènes. »

Ibn Khaldūn, Les Prolégomènes, 1377

I - Histoire de la ville de Tunis



14

L’occupation humaine du site de Tunis aurait des origines berbères, 
ainsi que le nom même, qui dériverait de Thynes ou Tunes. 
Néanmoins, en l’absence de témoignages archéologiques, il n’est 
pas permis de se prononcer de manière formelle sur cela. Seule 
l’hypothèse demeure donc possible.

Un satellite de Carthage

Les premiers témoignages nous étant parvenus de l’existence 
d’une agglomération sur le site de Tunis remontent au IVe siècle 
av. J.-C.1, soit plus de quatre siècles après la fondation de Carthage 
fondée au IXe siècle2 av. J.-C. Diodore de Sicile rapporte une 
révolte contre Carthage en -395 av. J.-C., et ayant été menée depuis 
Tunes qui tirait déjà sa force de son site stratégique. 
Cette agglomération satellite de Carthage était gouvernée par 
une élite assez raffinée, en attestent les tombes découvertes sur 
la colline de la Rabta3. Entourée d’une enceinte fortifiée dès le 
IVe siècle, Tunis subit plusieurs sièges, lors de conflits avec 
Carthage mais aussi lorsque celle-ci est en guerre contre Rome 
notamment. La dernière guerre qui oppose Rome à Carthage, la 
troisième guerre punique, entre -149 et -146 av. J.-C., se soldera 
par la victoire des romains et la destruction de la Carthage punique 
ainsi que de Tunes.
Rares sont les témoignages sur Tunis pendant la domination 
romaine. Elle est figurée sur la Table de Peutinger, carte romaine 
du IVe siècle ap. J.-C., sous le nom de Thuni(s), à proximité de 

1 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 60.
2 -  Carthage aurait été fondée en -814 av. J.-C., par Elyssa (Didon), princesse 
phénicienne fuyant Tyr.
3 -  DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009, 
p. 10.

Carthage mais sans indication supplémentaire aucune. 
Tunes semble n’avoir joué qu’un rôle de second plan parmi les 
villes de la province d’Afrique, probablement celle d’un relais de 
poste, mutatio.

Aux origines de Tunis

Avec la christianisation de l’Empire Romain en 380, Tunes devient 
le siège d’un évêché. Sous les vandales (429-533), Tunis est dotée 
de thermes. Sous les Byzantins, il continue d’être question de Tunes 
comme siège d’un évêché, mais ceci ne renseigne pas davantage 
sur l’ampleur de la ville puisque même certains villages eurent 
aussi leurs évêques. Carthage était une place forte de l’empire 
Byzantin puisqu’il a été envisagé par l’empereur Héraclius d’y 
transporter sa capitale depuis Constantinople, au début du VIIe 
siècle. Néanmoins, le patrice Grégoire, gouverneur de la Province 
d’Afrique, affirme son indépendance vis-à-vis de l’empire et se 
proclame empereur en 646, avec pour capitale Sufetula, actuelle 
Sbeitla, au sud-ouest de la Tunisie. 
Tunes resta sans aucun doute une simple bourgade tant que 
Carthage subsista4.

4 -  SEBAG, Paul, op. cit., p. 71.

La carte de Peutinger, 
Tunis y est désignée par deThuns



15

Tunis, chef-lieu d’un district

C’est en 647après J.-C., que les armées arabes forcent les lignes 
fortifiées aux portes du désert et pénètrent dans le pays. Il s’agit 
d’une première incursion durant laquelle les combats ont été 
sanglants et la victoire arabe confirmée par la mort du patrice 
Grégoire. La première expédition à but d’islamisation d’occupation 
aura néanmoins lieu en 670, sous la conduite de Okba Ibn Nāfī, 
qui fondera Kairouan. Carthage n’est définitivement prise aux 
byzantins qu’en 698. Ses fortifications sont détruites sur les ordres 
du conquérant Hassān Ibn Nomān. La déchéance de Carthage ouvre 
le champ à l’essor de Tunis où les arabes fondent les prémices 
d’une ville musulmane aux environs immédiats de l’antique 
Tunes. Hassān Ibn Nomān, destructeur de la Carthage chrétienne 
est considéré comme étant le fondateur de la ville de Tunis qui n’a 
pu, semble-t-il s’épanouir, qu’à la ruine de sa grande sœur voisine. 
«  La cité déserte fut abandonnée aux injures du temps et tous 
ceux qui viendront y charger des marbres ou des pierres en 
consommeront lentement la ruine »1. 

Les bâtiments de Carthage et ses environs serviront donc de carrière 
pour la construction de la médina de Tunis, avec l’avantage de 
pouvoir y prélever, à grand effort, pierres et marbres déjà équarris 
et prêts à l’emploi. 

En témoigne aussi le savant Ibn Khaldūn, que l'on surnomme 
le père de la sociologie moderne, au XIVe siècle, qui écrit dans 
sa Muqaddima, «  Les habitants de Tunis ont besoin de pierres 
et les maçons apprécient celles de la Malga (nom donné par 
les conquérants arabes aux envions de Carthage). Ils ont donc 
longtemps essayé de les démolir. Mais il faut d’énormes efforts 

1 -  SEBAG, Paul, op. cit., p. 75.

pour détacher des fragments minuscules. Les gens se réunissent 
pour ce travail : je l’ai bien vu dans ma   jeunesse »2.

Une des premières grandes entreprises menées par les musulmans 
nouvellement installés à Tunis, après la construction de la grande 
mosquée Zitouna en 7343, fut la construction d’un port et d’un 
arsenal afin de recevoir mille coptes envoyés d’Egypte, avec leurs 
familles4, qui construiront les navires et régiront le port. Ceci pose 
les prémices de l’importante ville que deviendra Tunis dans le 
futur.

La Tunisie prendra alors le nom d’Ifrīqīa, forme arabisée de 
l’Africa latine. Les villes s’y développent à l’instar de la capitale, 
Kairouan5, au centre de l’actuelle Tunisie, bien à l’intérieur des 
terres, Sousse ou Sfax, elles villes littorales au sud de Tunis.

Bien que Tunis ait pris, durant le VIIIe siècle, une fonction militaire, 
avec l’arsenal et le port notamment, de nombreux artisans prennent 
place dans la ville afin de répondre aux besoins des soldats et autres 
ouvriers. Une dynamique économique se met ainsi  en marche.

2 -  IBN KHALDŪN,  Discours sur l’histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de 
l’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus, 
2020, p. 549.
3 -  SEBAG, Paul, op. cit., p. 84.
4 -  C’est le calife omeyyade Abd El-Malik qui ordonne au gouverneur d’Egypte de 
réunir ces mille coptes et leurs familles et de les équiper pour le voyage vers Tunis.
5 -  C’est Kairouan, fondée en 670, qui est la capitale de l’Ifrīqīa et où siègent les 
gouverneurs nommés par les califes Omeyades de Damas puis Abbassides de Baghdad.

La conquête arabe



16

Tunis sous les Aghlabides (800-909)

Sous le règne de la dynastie des Aghlabides, de 800 à 909, avec 
la ville de Kairouan pour capitale, la Sicile entre sous domination 
musulmane et Tunis prend une place prépondérante dans le 
commerce méditerranéen. 
La mosquée de la Zitouna est reconstruite (863-864) dans les 
dimensions que nous lui connaissons aujourd’hui, ainsi qu’une 
première Kasbah, place forte au point culminant de la ville, 
résidence du gouverneur et quartier général de l’armée. 

En 894, Ibrahim II, prince aghlabide transporte sa cour de Kairouan 
pour l’installer à Tunis qui devient capitale des Aghlabides jusqu’à 
la chute de leur dynastie en 909. 

Tunis sous les Fatimides (909 – 1054)

En cette année, les Fatimides redonnent à Kairouan son rôle de 
capitale, temporairement avant de fonder la leur, Mahdia. Sous cette 
dynastie qui gouverne le pays, Tunis prospère notamment grâce 
aux initiatives de Muhriz Ibn Khalaf 1, dignitaire qui développera 
les premiers souks et permettra aux juifs de s’installer dans le 
quartier de la hara (jusqu’alors, ils devaient quitter l’enceinte de la 
ville le soir venu). C’est aussi sous son initiative que les murailles 
de la ville sont renforcées2. Cinq portes de la ville de cette époque 
nous sont connues : Bāb el-Djazīra, Bāb el-Bahr, Bāb Qartagenna, 
Bāb Souika et Bāb Arta (dont la trace est perdue de nos jours). 
Tunis demeure tout de même une capitale de province et serait 
même la deuxième ville du pays après Kairouan, qui même si n’est 
plus la capitale demeure le centre névralgique du pays. 
Les voyageurs comme Ibn Hawqal et Al-Bakrī rapportent la richesse 
et le raffinement de l’économie tunisoise, la générosité des souks, 
indices de l’importance de la ville de Tunis et son développement 
selon la théorie d’Ibn Khaldūn : « Seules, cependant, les grandes 
villes raffinées – adonnées au luxe et à la culture – font place 
aux métiers destinés à produire le superflu  : verriers, orfèvres, 
parfumeurs, cuisiniers, chaudronniers, pâtissiers, tisseurs de 
brocart, etc. Tous ces artisans se trouvent plus ou moins, en 
raison de l’accroissement des usages de raffinement et de luxe qui 
réclament des techniques pour les satisfaire »3.

1 -  Muhriz Ibn Khalaf deviendra à sa mort, en 1022, le saint patron de la ville et son 
mausolée lieu de recueillement jusqu’à nos jours.
2 -    DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 
2009, p. 14.
3 -  IBN KHALDŪN,  Discours sur l’histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de 
l’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus, 
2020, p. 596.

Vue générale de la médina de Tunis; au premier plan, à gauche, minaret de la mosquée 
Zitouna, en arrière-plan à droite, la colline du Djellaz, 1912.



17

Tunis, principauté des Khorassānides (1054 - 1159)

Tunis, en proie aux attaques des tribus berbères campées à 
proximité, implore l’aide du prince Ziride de Bougie qui nomme 
Abd el-Haq Ibn Khorassāne gouverneur de Tunis. Celui-ci sera 
à l’origine d’une dynastie qui règnera durant un court siècle sur 
Tunis et ses environs. En réponse aux multiples attaques extérieurs, 
le nombre de portes de la ville se réduit à trois et un important 
mouvement d’exode rural serait probablement à l’origine de 
la naissance des faubourgs. La résidence de cette dynastie se 
trouvera à l’intérieur de la ville, non loin de Bāb el-Menāra, et 
dont subsistent la mosquée d’el-Qsar (littéralement moquée du 
palais) et le monument funéraire de la dynastie couvert d’une 
coupole (Sidi Boukhrissāne, altération de Banū Khorssāne), ainsi 
que Mesjed el-Kobba1 (oratoire de la coupole, rue Tourbet el-Bey). 
C'est d'ailleurs dans cet oratoire de quartier qu'au XIVe siècle, le 
savant Ibn Khaldūn, enfant, apprendra le Coran. 

C’est sous les Banū Khorassāne que les premiers traités 
commerciaux sont signés avec des nations chrétiennes d’outre-
Méditerranée comme la Sicile, Gênes et Pise qui ouvrent des 
consulats-auberges, dits fondouks, dans les quartiers bas de la ville 
de Tunis, vers Bāb el-Bahr. Ce ne sera qu’à partir du XIIIe siècle 
que Catalans, Vénitiens, Florentins et Provençaux entrent en scène.

1 -  Il est admis par tous que c’est au kouttāb, ou école coranique, de Mesjed el-Kobba 
que le savant Ibn Khaldūn, ait appris le Coran, sa maison familiale étant à proximité, 
dans la même rue.

Tunis, chef-lieu de province Almohade (1159 - 1227)

Lorsque les Almohades de Marrakech conquièrent l’Ifrīqīa, le 
calife Abd al-Moūmin, attribue à Tunis le rôle de capitale de la 
province de son vaste empire s’étendant des côtes Atlantiques 
jusqu’en Cyrénaïque. La dynastie des Banū Khorassāne, qui a posé 
les fondations économiques de la fondation de la ville, est destituée 
et un gouverneur, sous l’autorité de Marrakech, est nommé2.
Le siège du pouvoir repasse, du palais Khorassānīde intra-muros, 
à la forteresse de la Kasbah. Cette citadelle abrite le palais du 
gouverneur, des casernes pour la garde personnelle du gouverneur, 
une autre pour l’armée, et une prison. Les gouverneurs se succèdent 
à la tête de la province, jusqu’à la nomination, en 1226, de Abū 
Zakariya Yahia, de la famille des Banū Hafs.

2 -  DAOULATLI, Abdelaziz, op.cit., p. 20.

Façade de Mesjed el-Kobba (XIe siècle) , rue 
Tourbet el-Bey, 2024.



18

Tunis, capitale des Hafsides (1227 - 1574)

En 1227, Abū Zakariya cesse de reconnaître l’autorité du calife 
almohade de Marrakech et affirme son indépendance. Ifrīqīa 
redevient ainsi un royaume indépendant avec Tunis pour capitale. 
De nombreuses principautés du Maroc et d’Andalousie prêtent 
allégeance au souverain de Tunis.
La Kasbah est reconstruite, sur le point le plus haut de la ville, 
telle une petite ville fortifiée et indépendante abritant le siège du 
gouvernement, la résidence du sultan et de la cour, une prison et des 
casernes pour la garde royale et les soldats. Une mosquée à prône 
est construite dans l’enceinte de la Kasbah, sous les ordres de Abū 
Zakariya, entre 1231 et 1235. Il s’agit de la seconde mosquée à 
prône de Tunis après la grande mosquée de la Zitouna. 
L’impulsion économique est donnée par le sultan avec la fondation 
de nouveaux souks spécialisées dans la ville à l’instar de Souk el-
Attārīn (parfumeurs), Souk el-Qmāch (étoffes)1,…

1 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 126.

Les quartiers résidentiels constituent un mélange hétérogène 
de catégories sociales à en juger par la mixité courante entre les 
grandes demeures et les logements plus modestes. Dans la même 
rue, ou dans la même impasse, se trouvent représentées toutes les 
catégories sociales. 

Des travaux d’embellissement de la grande mosquée Zitouna 
sont entrepris sous les sultans Al-Wāthiq (1277-1279) et Abū 
Yahia Zakariya (1311-1317). Une nouvelle mosquée à prône est 
construite à l’est de la ville, à proximité de Bāb el-Bahr. 

C’est sous les Hafsides que les premières medersas du Maghreb 
voient le jour, avec la medersa el-Chammāiya, construite par Abū 
Zakariya, fondateur de la dynastie. Nombre d’autres medersas 
suivront avec ses successeurs, afin d’ancrer au mieux la doctrine 
unitariste Almohade que les premiers Hafsides, malgré leur 
défection de Marrakech, continuent d’adopter et de pratiquer. Les 
sciences fleurissent avec ces nouveaux foyers du savoir, formant 
les hauts dignitaires de l’état.
Hospices et auberges sont implantés dans la médina de Tunis, dont 
le premier, sous le sultan Abū Fāris (1394-1435), le marīstan2.
Une mīdha, salle des ablutions, est aménagée à proximité de la 
mosquée Zitouna, au fond de l’impasse de la Khaldounia, dans le 
souk el-Attārīn, sous le règne du sultan Abū Amr Othmān en 1450 
(d’après une inscription in situ). La construction des mausolées 
de Sidi Ben Arous et Sidi El Kalay (tous deux à proximité de la 
mosquée Zitouna) remontent aussi à cette période.
Les remparts de la ville sont restaurés sous les Hafsides et de 
nouvelles portes sont ouvertes, signe de paix et de puissance 
du pouvoir en place, n’ayant à craindre d’incursions ennemies 
particulières.

2 -  Le terme dériverait du persan, Bīmaristān, signifiant un hôpital.

Tunis, capitale d'un état

Minaret de la mosquée de la Kasbah 
(1233), 1937.



19

Abū Zakariya (1226-1249) construit Bāb el-Menāra (la porte du 
fanal), simple arc en fer à cheval, donnant sur un vestibule droit 
accédant à la ville et fermé de solides portes en bois. C’est au 
sultan Al-Wāthiq (1277-1279), malgré son court règne, que nous 
devons la porte de Bāb el-Djedīd (la porte nouvelle), avec son 
entrée coudée, chef d’œuvre d’ingénierie militaire en dépit de sa 
simple apparence1.

Deux faubourgs, ayant émergé dès le XIIe siècle semble-t-il 
viennent compléter le complexe urbain déjà formé par la médina 
en tant que telle, ceinte de sa muraille, ainsi que la kasbah, elle 
aussi fortifiée.
Ces faubourgs nord et sud prendront le nom des portes de la 

1 -  DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009, p. 66.

médina ouvrant dessus, respectivement Bāb Souika et Bāb el-
Djazīra. C’est à partir de l’accession au trône de Abū Abdallah 
Muhammad en 1317 qu’une deuxième enceinte, enveloppant les 
deux faubourgs, est élevée mais ne sera achevée que sous le règne 
de Abū Ishāq (1350-1369). Six portes perçaient cette nouvelle 
enceinte. Au nord, Bāb el-Khadhra, Bāb Saadoun, Bāb el-Ulūj. Au 
sud, Bāb Khāled (dont la trace est perdue aujourd’hui), Bāb el-
Falla et Bāb Alioua. Le mur d’enceinte s’interrompait vers l’est, au 
niveau des marais précédant la lagune. Les faubourgs étant ainsi 
exposés aux attaques sur ce côté2.

Le faubourg nord connut un important développement sous les 
Hafsides avec l’installation d’une conséquente communauté 
andalouse de musulmans chassés d’Espagne par la Reconquista. 
La multiplication des mosquées à prône est un excellent indice 
sur la croissance d’une ville puisqu’il suit la croissance de la 
population et l’étalement géographique de l’espace urbain. La 
fondation de la mosquée d’Abī Mohamed remonterait à la moitié 
du XIIIe siècle, celle de Sidi Yahia à l’an 1346 et la moquée d’el-
Tabbānīn à 1451. Ainsi, sous les Hafsides, voient le jour trois 
mosquées à prône rien que dans le faubourg nord3. Des medersas 
sont aussi construites dans ce faubourg, on peut y nommer celle 
de Sidi Yahia, mitoyenne et contemporaine à la mosquée du même 
nom citée plus haut et fondée en 1346. 

Le faubourg sud a aussi compté un important développement 
urbain sous les Hafsides même s’il ne reçut pas une communauté 
andalouse (qui sont réputées riches et raffinées). Trois mosquées à 
prône y furent construites : mosquée el-Tawfīq ou mosquée d’el-
Hawā en 1252 ainsi qu’une medersa dans le même complexe, celle 

2 -  SEBAG, Paul, op.cit., p. 130.
3 -  ibid, p. 128.

Bāb el-Menāra (XIIIe siècle), 1937.



20

de Bāb el-Djazīra à la seconde moitié du XIIIe siècle, et celle 
d’el-Huloq, non loin de Bāb el-Djedīd en 13751. 
C’est sous les Hafsides que Tunis connait son âge d’or de capitale 
d’un empire florissant, ville de sciences et de culture, place 
financière importante dans le bassin méditerranéen. C’est aussi 
durant cette période qu’elle acquiert le plus grand nombre de ses 
monuments et édifices d’importance.

À la mort de Abū Amr Othmān en 1488, le pouvoir de la dynastie 
hafside périclite et s’affaiblit avec les tentations grandissantes des 
deux nouveaux maîtres de la Méditerranée et grands rivaux, la 
couronne d’Espagne d’une part et l’Empire Ottoman d’autre part.

1 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 129.

Vue de la mosquée de Youssef Dey (1612). Au premier plan le mausolée 
de ce dernier. En arrière-plan, le minaret hafside de la mosquée de la 
Kasbah, 1937.



21

Sous les mouradites 

Le pays est administré d’abord par un gouverneur, pacha, 
représentant de l’autorité du sultan de l’Empire Ottoman, 
néanmoins, en raison de multiples révoltes et instabilités, le 
pouvoir est entre les mains d’un Dey élu par l’assemblée de la 
milice militaire. Othmān Dey sera le premier Dey à réellement 
diriger le pays, de 1595 à 1610 et à sa suite Youssef Dey de 1610 
à 1637. Le pouvoir des deys se résumera par la suite en un titre 
davantage honorifique, le vrai pouvoir étant entre les mains des 
Beys, autre titre de la cour ottomane. 
Mourād Bey, fidèle de Youssef Dey et chef du camp volant ou 
mahalla, (expédition allant deux fois par an dans l’arrière-pays 
collecter les impôts) prend progressivement davantage de pouvoir 
par rapport à Youssef Dey vieillissant. À la mort de Mourād en 
1631, c’est son fils Hammouda qui hérite de ses charges et qui 
brillera par ses victoires et sa vaillance. Au décès de Youssef Dey 
en 1640, Hammouda Bey dirigera le pays jusqu’en 1666 tel un 
sultan et recevra de la Sublime Porte le titre de Pacha et entrera 
dans l’Histoire sous le nom de Hammouda Pacha.
La Kasbah continue d’être la résidence du gouverneur, désormais 
le Dey, qui y tient conseil et y loge avec son gouvernement. Le Bey 
logera quant à lui dans la médina.

De nouveaux souks voient le jour, répondant à la demande des 
ottomans nouvellement installés à l’instar de souk el-Bechāmqīa 
(vendeurs des bechmaqs, savates ottomanes), souk el-Trūk (souk 
des tailleurs spécialisés dans les vêtements turcs), le souk des 
chéchias (bonnets traditionnels de laine rouge ayant fait la fortune 
de la ville Tunis à un moment donné), ainsi que souk el-Berka 
(vendeurs d’esclaves noirs), que Georges Marçais nous rapport 
comme suit  : « La Berka, où l’on vendait à l’encan les esclaves 
noirs, est l’un des coins les plus curieux de la médina. Au carrefour 

de quatre rues, une placette s’élargit, abritée par une coupole 
centrale et des voûtes d’arêtes que soutiennent des colonnes. On 
imagine, à la place des gens de loisir qui hantent ce lieu tranquille, 
la foule bruyante des crieurs publics et des acheteurs, le brouhaha 
des enchères autour du bétail humain farouche ou résigné »1. Il est 
à noter que l’abolition de l’esclavage en Tunisie aura lieu en 1846.

Des monuments existants sont rénovés et embellis, tel est le cas de 
la medersa el-Chammāiya et de la medersa el-Unqīa, toutes deux 
d’époque hafside, le minaret de la grande mosquée de la Zitouna est 
restauré et embelli sous Hammouda Pacha en 16522 tandis que de 
nouveaux sont construits. La mosquée de Youssef Dey, à proximité 
de la Kasbah est construite par ce dernier ainsi que son monument 
funéraire la jouxtant dans un style ottoman reconnaissable à son 
minaret octogonal, la mosquée de Hammouda Pacha, non loin, 
construite par ce dernier quelques décennies plus tard est d’une 
grande similarité et comporte aussi un monument funéraire où il 
repose ainsi que sa famille. De nouvelles medersas voient aussi 
le jour comme celle construite par Youssef Dey dans le souk el-
Bechāmqīa et la medersa el-Mourādīya (du nom de la dynastie des 
descendants de Mourād Bey) construite sous Hammouda Pacha 
dans le souk el-Qmāch, à l’ouest de la grande mosquée Zitouna3.
Nombre de grandes demeures de dignitaires Ottomans installés à 
Tunis voient le jour (et dont certaines continuent à être occupées 
par leurs descendants), comme Dār Othmān Dey, près de Bāb el-

1 -  MARÇAIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célèbres, Paris, H. 
Laurens éditeur, 1937, p108.
2 -  LAMINE, Sihem. “Colonial Zaytuna: The Making of a Minaret in French-Occupied 
Tunisia”, Muqarnas 38, Brill, 2021, p.194.
3 -  SEBAG, Paul, op. cit., p. 172-173.

Tunis, capitale d'une province de l'Empire Ottoman puis d'une République



22

Djedīd, Dār el-Hedrī, à proximité de la mosquée Zitouna, Dār el-
Dawlātli et Dār el-Mrabet, rue Sidi Ben Arous,…
Les palais du pacha et du bey prennent aussi place dans la médina, 
le premier non loin de Bāb Souīka, à la rue du Pacha, le second à 
proximité de la Kasbah et aujourd’hui siège de la présidence du 
gouvernement tunisien. Ces grandes unités domestiques, ajoutées 
aux monuments précités viennent enrichir la parure monumentale 
de la ville de Tunis.

Sous les Husseinites (1705-1957)

Hussein Ben Alī, dignitaire de la milice turque de Tunis prend 
part au renversement de la dynastie des Mouradites et accède au 
trône en 1705 sous le nom de Hussein Bey. Il fonde la dynastie 
Husseinite où le principe de primogéniture accorde la succession 
au trône à l’aîné de la famille, quel qu’ait été son lien de parenté 
avec le précédent monarque.

La Kasbah de Tunis abrite le quartier militaire avec casernes, 
entrepôts à munitions et fonderie à boulets. N’en demeure pas 
moins que le sublime minaret de style almohade de la mosquée 
hafside domine toujours la ville de Tunis, comme vestige d’une 
autre ère. Le siège du pouvoir, en la résidence du souverain, passe 
rapidement de Dār el-Bey à la Kasbah au Palais du Bardo, dans les 
environs de Tunis, remontant à l’époque hafside et remanié au fil 
des dynasties. Il sera le siège du pouvoir de la dynastie husseinite 
jusqu’à son abolition en 1957.

Hussein Ben Alī, en digne successeur des grands beys Mouradites 
Youssef Dey et Hammouda Pacha fait construire dans le quartier 
des teinturiers, au sud de la médina, non loin de Bāb el-Djazīra, une 
mosquée, Jamī el-Djedīd (la mosquée neuve) au style similaire aux 

deux précitées, dotée d’un mausolée et d’une médersa. Hussein 
Ben Alī fait aussi construire trois medersas durant son règne  : 
medersa el-Nakhla en 1714, à proximité de la mosquée Zitouna, 
la medersa el-Husseinīya el-soghrā en 1715, près de Bāb el-Djedīd 
et la medersa de Jamī el-Djedīd. Ses successeurs continuent sur la 
même lancée en développant le réseau de medersas : medersa de la 
rue Achour en 1746, la medersa el-Bāchīa en 1752, la Slimānīya en 
1754, la medersa de Bīr Lahjār en 1756…  Un mausolée, Tourbet 
el-Bey (dont le quartier entre Bāb Menāra et Bāb el-Djedīd, prendra 
le nom par la suite), est construit par Ali Bey en 1782 et accueillera 
les dépouilles de la majorité des souverains, épouses, fidèles et 
favorites ainsi que certains des ministres. Son fils, Hammouda qui 
lui succède en 1782, portera le nom de Hammouda Pacha, comme 
son illustre prédécesseur plus d’un siècle auparavant. Celui-ci 
renforcera les défenses de la ville en reconstruisant les murailles 
extérieures de Tunis, les ponctuant régulièrement de bastions. 
Hammouda Pacha fera aussi construire dans la ville cinq casernes 
afin de loger les soldats de la milice turque, les janissaires, encore 
présents à Tunis.

Au XIXe siècle, de puissants ministres de la cour, aux origines 
Grecques ou Circassiennes, se font construire à Tunis de 
somputeux palais, comme celui du vizir Ibn Abī Dhiaf, à 
proximité de Bāb Souika, celui du ministre Mustapha Khaznadar 
dans le faubourg nord, dans le quartier de Halfaouine, fief de son 
prédécesseur Youssef Sahīb el-Tabaā qui y construit entre 1808 et 
1814 un complexe urbain abritant une grande mosquée à la turque 
(semblable stylistiquement à celles de Youssef Dey, Hammouda 
Pacha et Hussein Ben Alī), son mausolée, un hammām, un fondouk 
et deux medersas ainsi que son palais. Le général Ben Ayed se fait 
construire un complexe palatial fastueux dans le quartier de Bāb 
el-Djedīd, tandis que d’autre notables s’installent dans le faubourg 
sud, non le loin de la Kasbah, dans le quartier de Bāb el-Menāra. 



23

Avec les changements politiques en Europe et la modernisation des 
administrations et des sociétés, Tunis suivit le pas avec la fondation, 
en 1875, sous Sadok Bey (1859-1882), du collège Sadiki, première 
école faisant place aux langues étrangères et aux enseignements 
scientifiques, en plus des enseignements alors courants, de la 
linguistique arabe et des sciences juridiques de l’Islam1.

Tunis et la ville moderne

C’est en 1872, que les murs de la première enceinte, celle de la 
médina centrale, sont démolis2, laissant place à des boulevards où 
le tramway est installé et faisait le tour de la médina. 
La conscience de la valeur patrimoniale de la médina commence à 
émerger, d’une part, avec l’interruption de constructions nouvelles 
importantes, et d’autre part avec le recensement des différents 
biens à valeur patrimoniale (mosquées, zaouias, mausolées, 
medersas,…) et leur classement aux monuments historiques qu’il 
faudrait conserver. 
La seule intervention architecturale d'envergure ayant eu lieu dans 
la médina de Tunis à l’aube du XXe siècle aura été la démolition du 
minaret du XVIIe siècle de la mosquée Zitouna, trapu et assez peu 
digne de la grandeur de la mosquée, et la construction en 1894 d’un 
minaret très similaire à celui de la mosquée hafside de la Kasbah 
(26m de hauteur), mais aux proportions bien plus importantes avec 
42m de hauteur3.
Au fil du temps et du développement des quartiers périphériques 
comme le Bardo, Montfleury et Mutuelleville, de nombreuses 

1 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 282.
2 -  Leur tracé est aisément reconnaissable aujourd’hui à la lecture d’un plan de Tunis.
3 -  LAMINE, Sihem. “Colonial Zaytuna: The Making of a Minaret in French-Occupied 
Tunisia”, Muqarnas 38, Brill, 2021, p186.

familles de la bourgeoisie de la médina quittent la ville historique 
devenant inadéquate pour leurs nouveaux modes de vie (usage de 
l’automobile,…) pour la ville européenne dessinée par les autorités 
coloniales à partir de 1880, avec l’instauration du protectorat 
français. D’autres familles s’installent dans leur résidences 
secondaires en banlieue nord (Carthage, la Marsa,…) et sud 
(Radès, Hammam-Lif, Ezzahra,…) et délaissent leurs demeures 
de la ville arabe qui sont aussitôt louées, à la pièce, à des familles 
venues de l’arrière-pays, ou squattées par des familles aux faibles 
revenus. Tout ceci participe à la paupérisation de la société de la 
médina, avec pour corollaire la ruine du tissus historique de la 
ville, le pillage des matériaux de construction (marbres, boiseries 
et carreaux de faïence en vue de leur revente,…).

La médina de Tunis est inscrite depuis 1979 à la liste du patrimoine 
mondial de l’UNESCO, tout comme le seront les médinas de 
Kairouan et Sousse en 1988.
De nos jours, la médina de Tunis abrite le gouvernement du pays, 
ainsi que de nombreux ministères (défense nationale, finances, 
culture,…) ainsi que des institutions davantage en lien avec le 
patrimoine comme l’Institut National du Patrimoine (INP) sis à la 
place du général Hussein, dans un palais construit au XIXe siècle 
à l’emplacement de celui des rois Khorassānīdes (XI-XIIe siècles).
La médina centrale fait l’objet de nombreux travaux de restauration 
et de consolidation des monuments ainsi que la réfection de 
certaines rues, sous la direction de l’Association de la Sauvegarde 
de la Médina de Tunis (ASM), fondée en 1967, tandis que les 
faubourgs sont relégués au second plan, malgré la richesse de 
leur patrimoine bâti. Le manque de moyens financiers impose des 
décisions souvent difficiles à prendre, afin d’accorder les budgets 
en priorité à certaines interventions d’urgence…



24

Vue de l'entrée de la Kasbah de Tunis, (vers 1915). Au premier plan, passage du tramway 
périphérique de la médina. En arrière-plan, le minaret hafside de la mosquée de la Kasbah. 



25

II - Structure de la ville de Tunis

«  Les arabes comparent Tunis à un burnous étendu (dont le 
capuchon serait la Kasbah d’après Pellissier), et cette comparaison 
est juste. 
La ville s’étable dans la plaine, soulevée légèrement par les 
ondulations de la terre qui font saillir par places les bords de 
cette grande tâche de maisons pâles d’où rugissent les dômes des 
mosquées et les clochers des minarets. À peine distingue-t-on, 
à peine imagine-t-on que ce sont des maisons, tant cette plaque 
blanche est compacte, continue et rampante. Autour d’elle, trois 
lacs qui, sous le dur soleil d’Orient, brillent comme des plaques 
d’acier. Au Nord, au loin, la sebkha er-Riana ; à l’Ouest, la sebkha 
Sedjoumi, aperçue par-dessus la ville  ; au Sud le grand lac El 
Bahira ou lac de Tunis ; puis en remontant vers le Nord, la mer, le 
golfe profond, paraît lui-même un lac dans son cadre éloigné de 
montagnes. »

Guy de Maupassant, La Vie errante, 1890



26

S’il fallait dresser une description de la morphologie de la 
médina de Tunis, le plus cohérent serait de suivre une démarche 
chronologique afin de montrer l’évolution, au fil des siècles, de la 
structure de la ville. 

Jusqu’à l’arrivée des conquérants musulmans, peu de témoignages 
nous sont parvenus sur Tunis, ou le proto-Tunis d’époque punique 
puis romaine même s’il est certain que le site fut occupé durant ces 
périodes. 

À partir de la fin du VIIe siècle, avec l’installation des musulmans, 
une structure urbaine commence à émerger avec la construction 
de l’arsenal à proximité de la lagune, ainsi que la grande mosquée 
Zitouna, monument inaugural pour toute ville islamique. La ville 
de Tunis est d’abord simplement entourée d’un fossé1 circulaire en 
guise de défense, ce ne sera qu’au VIIIe siècle qu’elle sera dotée 
d’une enceinte faite de briques et d’argile sauf du côté de la mer où 
elle sera construite en pierre. Une enceinte plus solide fut construite 
sous les aghlabides vers 864, ainsi que la citadelle de la Kasbah, 
siège du pouvoir, à l’est de la médina, au point le plus haut. Celle-
ci est entourée de ses propres fortifications et communique avec la 
ville au moyen d’une porte.

Al-Bakrī témoigne, à la première moitié du XIe siècle, de la présence 
de fortifications avec l’emploi de l’expression de khandaq hasīn, 
à traduire par fossé fortifié, ponctué de portes permettant l’accès à 
la ville.2 On avait ainsi une ville de forme ovale et percée de cinq 
portes, qui demeure la forme de la médina centrale jusqu’à nos 
jours. 

1 -  DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009, 
p. 11.
2 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 97.

Au début du XIIIe siècle, avec l’avènement des hafsides, la Kasbah 
est reconstruite sur de nouveaux plans afin d’abriter palais princier, 
palais du gouvernement, et casernes pour la défense de la citadelle 
qui est enveloppée de hautes murailles et communique avec la 
ville à travers une porte fortifiée. 
Les remparts de la ville sont renforcés et de nouvelles portes 
viennent les ponctuer : Bāb el-Menāra et Bāb el-Djedīd avec son 
entrée coudée caractéristique.

À partir du XIIe siècle, deux faubourgs commencent à se former, 
l’un au nord de la médina centrale et qui prendra le nom de la 
porte s’ouvrant dessus, Bāb Souīka, l’autre au sud, Bāb el-Djezīra. 
Essentiellement initialement constitués d’une population rurale 
fuyant l’arrière-pays et venue chercher protection près de la 
capitale, ils sont progressivement enrichis notamment de familles 
d’origine andalouses fuyant la Reconquista. Ce n’est néanmoins 
qu’au milieu du XIV siècle que sera construite une seconde 
enceinte enveloppant les faubourgs de la médina dont le tracé 
ne semble différent de celui des enceintes du XVIIIe siècle. Elle 
était interrompue sur le côté est, de Bāb el-Khadhrā à Bāb Alīoua. 
La ville n’ayant ainsi dans cette zone pour seule défense que la 
première enceinte.

Jusqu’à la fin du XVIIIe siècle, seuls des apports mineurs sont 
apportés à la parure défensive de la ville. Ce n’est que sous 
Hammouda Pacha Bey (1782-1814) que les murailles de la 
deuxième enceinte sont reconstruites et ponctués de bastions, 
mais laissant toujours les côtés ouest des faubourgs à découvert, 
considérant l’absence de menace de ce côté, la lagune offrant une 
protection suffisante3.

3 -  SEBAG, Paul, op.cit., p. 234.

Morphologie de la ville



27

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion
GSPublisherVrVr eVeV rsion 1996 41 44 100
GSEducationalVeVeV rsion

KASBAH

MEDINA CENTRALE

FAUBOURG BAB DZIRA

FAUBOURG BAB SOUIKA

QUARTIER FRANC

SEBKHA EL SEDJOUMI

LAC DE TUNIS

Bordj el-Rabta

Bordj Flifel

Cimetière du
Djellaz

Cimetière Sidi
Ahmed Sakka

Bāb
Sidi Kacem

Bāb
el-Gorjāni

Bāb
el-Fallah

Bāb Alioua

Cimetière Sidi
El Gorjāni

Bāb
el-Djazīra

Bāb
el-Djedīd

Bāb
el-Menāra

Bāb
el-Bahr

Bāb
Qartagenna

Bāb Souika

Bāb
el-Bnet

Bāb el-Ulūj

Bāb Saadoun

Bāb Sidi
Abdessalem

Bāb
el-Assal

Bāb
el-Khadhra

Bāb
Sidi Abdallah

0 250 500 m

Echelle: 1/20000



28

En 1872, dans un élan de modernisation de la ville, la muraille 
de la première enceinte est démolie, laissant place à de larges 
boulevards faisant le tour de la médina centrale.

Au lendemain de l’indépendance en 1956, après un protectorat 
français remontant à 1881, les pouvoirs publics décident la 
démolition des remparts de la deuxième enceinte de la médina, 
à l’exception de quelques fragments au nord, ainsi que deux 
bastions dans la même zone, afin d’élargir les voies de circulation 
et désenclaver la ville historique.
Il fut de même pour la Kasbah de Tunis quelques années plus 
tard, qui laissera place à une grande esplanade qui accueillera un 
parking souterrain, le siège du parti Destourien au pouvoir, ainsi 
que les ministères de la défense et de la culture. Seul un fragment 
des fortifications ouest est épargné, témoin de l’enceinte hafside 
de la Kasbah1.

Au vu de la déclivité du terrain sur lequel est construite la médina, 
le système d’évacuation des eaux usées tire profit de la gravité 
puisque c’est dans les marécages de la lagune que se déversent les 
égouts, à ciel ouvert, qui traversent la ville d’ouest en est, vu la 
pente. De nombreux voyageurs décrivent les désagréments causés 
par les effluves, « dans la partie basse, le long de laquelle règne 
une ligne d’égouts ouverts exhalant des senteurs d’une nature à 
ne pouvoir même être décemment nommées. Le Lac de Tunis (…) 
reçoit toutes les immondices de la ville, cette vase n’est plus sous 
Tunis qu’une boue noire et infecte dont les horribles exhalaisons 
se mèlant (sic) à celles des égouts ou kandak dont j’ai déjà parlé, 
répandent dans l’atmosphère une insupportable puanteur ». 2

1 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 632.
2 -  PELLISSIER, Edmond, Description de La Régence de Tunis, Tunis, Editions 
Bouslama, 1985, p.50 - 53.

En effet, chaque maison possédait sa propre fosse, ou ghār qui 
collectant les eaux usées et dont le trop plein était évacué dans les 
rigoles creusées au centre des rues et qui se déversaient, de proche 
en proche, dans des cours plus importants jusqu’à rejeter les eaux 
usées dans la lagune. Ainsi apparaît un clivage entre la ville haute 
et la ville basse, puisque les premiers sont les plus éloignés des 
canaux d’égouts et les plus épargnés. La majorité des palais et des 
grandes demeures se situe d’ailleurs dans les quartiers hauts de la 
médina, entre autres pour cette raison. Nous détaillerons plus loin 
d’autres raisons.



29

Vue panoramique des toits de la médina de Tunis depuis les quartiers haut, non loin de Bāb el-
Menāra. Au milieu, le minaret de la mosquée d'el-Ksar, au fond à droite, la colline du Djellaz.



30

«  Pour qu’une cité se trouve à l’abri des surprises, il faut que 
toutes ses maisons soient à l’intérieur d’une enceinte. »

Ibn Khaldūn, Les Prolégomènes, 13771

Une comparaison morphologique sommaire de Tunis avec quatre 
autres médinas en Tunisie (les plus importantes) montre des 
similitudes structurelles et des divergences. 

Il s’agit des villes suivantes :
1) Le Kef au nord-ouest du pays, en zone montagneuse, dont les 
fortifications remontent au XVIIe siècle.
2) Kairouan, au centre du pays, ancienne capitale de l’Ifrīqīa et 
remontant au VIIe siècle.
3) Sousse, au centre du pays, ville côtière en pente, donnant 
directement sur la mer, fondée en 859.
4) Sfax, un peu plus au sud, sur la côte, dans une zone plate, fondée 
en 849.

Les cinq villes sont fortifiées, entourées d’une enceinte et possèdent 
une kasbah (en rouge), siège du pouvoir et de l’armée, qui se 
démarque du tissu urbain (en orange) espace civil et commercial. 
Certaines villes conservent leurs remparts partiellement, comme le 
Kef et Kairouan ou intégralement, comme Sousse et Sfax.
Lorsque le terrain le permet grâce à une déclivité intéressante, 
comme le cas de Tunis, le Kef et Sousse, la Kasbah est située au 
point le plus haut, dominant ainsi toute la région afin de guetter les 
menaces. Ces citadelles sont autonomes d’un point de vue défensif, 
avec leur propre système de murailles et de bastions. 

1 -  IBN KHALDŪN,  Discours sur l’histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de 
l’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus, 
2020, p. 550.

Une parenté morphologique interpelle quant au plan rectangulaire 
des villes de Sfax et Sousse, et qui pourrait s’expliquer par la 
contemporanéité de leurs fondations respectives avec dix années 
d’écart.
Il est à noter que seules les villes de Tunis et Kairouan possèdent 
des faubourgs (en gris), même si ceux de cette dernière ne sont pas 
compris dans une enceinte. 
L’organisation des rues nous permet de lire une hiérarchie entre, 
les axes principaux, traversant la ville d’une extrémité à l’autre 
et d’autres, plus secondaires, qui en découlent, desservant les 
différents quartiers, et découpant ainsi des îlots plus ou moins 
importants.
La médina Tunisienne est donc systématiquement flanquée d’une 
kasbah hébergeant le pouvoir local ainsi que les forces militaires, 
et est entourée d’une muraille ponctuée de portes. 
Le cas de Tunis dont l’enceinte est double, demeure exceptionnel, 
et s’explique par l’ampleur prise par la ville, devenue capitale. 
La singularité du cas tunisois réside aussi en l’interruption de la 
muraille, à l’ouest, compte tenu du terrain de la lagune non propice 
aux invasions.

Comparaison avec d'autres médinas



31GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 250 500 m

Echelle: 1/20000

Le Kef Kairouan Sousse Sfax

Tunis

Légendes:

Kasbah

Médina

Faubourg

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 250 500 m

Echelle: 1/20000

Le Kef Kairouan Sousse Sfax

Tunis

Légendes:

Kasbah

Médina

Faubourg

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 250 500 m

Echelle: 1/20000

Le Kef Kairouan Sousse Sfax

Tunis

Légendes:

Kasbah

Médina

Faubourg

Plans des cinq médinas principales du pays



32

«  Le Bédouin qui se laisse attirer par la ville est incapable de 
s’y adapter. Les seules exceptions sont ceux qui ont amassé 
quelque argent, qui ont des ressources au-delà de leurs besoins, 
et peuvent ainsi faire face aux dépenses somptuaires qui sont 
naturelles chez les gens civilisés. Ceux-là peuvent se fixer dans 
les villes et s’assimiler à leurs habitants, en adoptant leurs usages 
et en déployant le même luxe qu’eux. Et c’est ainsi que les villes 
commencent à se peupler. »

Ibn Khaldūn, Les Prolégomènes, 13771

Les faubourgs flanquant la médina de Tunis au nord et au sud, 
voient le jour à partir du XIIe siècle, mais ne sont réellement 
considérés comme constitutifs du tissu urbain de Tunis qu’à 
partir de la première moitié du XIVe siècle lorsqu’une enceinte est 
construite en leur périphérie. C'est à ce moment là que voit le jour 
le triptyque urbain de la médina de Tunis, toujours d’actualité2.

Les faubourgs semblent d’abord avoir émergé sous la forme 
d’un ensemble de structures villageoises éparses que l’historien 
Slimane Mustapha Zbiss nomme derbs qui, par la suite, au fil de 
leur croissance, ont fini par fusionner formant ainsi de plus grands 
quartiers, au tissu urbain plus unifié3.

Ces deux faubourgs nord et sud, respectivement Bāb Souika et Bāb 
el-Djazīra, sont communément appelés rbat, altération du terme 
arabe rabadh, signifiant faubourg.

1 -  IBN KHALDŪN,  Discours sur l’histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de 
l’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus, 
2020, p. 578.
2 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 130.
3 -  ZBISS, Slimane Mustapha, Inscriptions du Gorjāni, INAA, Tunis, 1962, p. 5-7.

La dimension rurale des faubourgs est notamment due à leur 
population essentiellement constituée de paysans, venus de 
l’arrière-pays chercher une meilleure vie en ville, plus abondante 
et sécurisée4.

Faubourg nord comme sud abritent aussi des activités à dimension 
rurale mais essentielles au bon fonctionnement de la ville et 
notamment de nombreux souks spécialisés dans les produits 
agricoles, comme celui des vendeurs de paille ou el-Tabbānīn ou 
celui des vendeurs d’alfa, el-Halfaouīn tous deux situés dans le 
faubourg Bāb Souika. Le marché aux dattes, souk el- Tammārīn, 
celui des moutons et des chevaux, se déroulent dans des places, les 
rahbas, du faubourg sud, non loin de Bāb el-Menāra5.
La croissance du nombre de nouvelles mosquées à prône dans les 
deux faubourgs durant la période hafside est un excellent indicateur 
sur la croissance de ces zones urbaines (cf. développement sur les 
mosquées p. 42). 

Durant le XIVe siècle, une importante communauté d’Andalous, 
fuyant la reconquête catholique de l’Espagne, vient s’installer à 
Tunis. Les mieux lotis trouvent en la médina centrale un chaleureux 
accueil, les autres s’installent dans le faubourg nord, dans le 
quartier de la Bīga (dérivant du mot espagnol Vega signifiant une 
plaine)6. C’est à partir du début du XIXe siècle que les faubourgs 
commencent à s’enrichir de grandes demeures et de palais que se 
font construire les dignitaires de la cour du Bey, d’une part dans le 
quartier d’el-Halfāouīn (faubourg nord) où le grand vizir Youssef 

4 -  MARÇAIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célèbres, Paris, H. 
Laurens éditeur, 1937, p. 90.
5 -   SEBAG, Paul, op. cit., p. 127-129.
6 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIIIe et XIXe siècles, Paris, 
Éditions CNRS, 1971, p. 401.

Faubourgs de la médina de Tunis



33

Sahīb el-Tabaā construit un important complexe constitué d’une 
mosquée dans le style de celles de Hammouda Pacha et Youssef 
Dey avec son mausolée accolé, d’une medersa, d’un hammām, 
d’un caravansérail et se son palais, le tout ouvrant sur la place 
d’el-Halfāouīn réaménagée dans le cadre de cette plus importante 
opération urbaine que connait la médina de Tunis entre 1808 et 
1815 environ. Le grand vizir Mustapha Khaznadār se fait aussi 
construire un somptueux palais à proximité. De grandes demeures 
voient aussi le jour au faubourg sud, à proximité de Bāb el-Menāra, 
dont celle de la famille Abdulwahāb, celle des Zaouche, Bach-
Hamba,…

Au début du XIXe siècle, l’urbanisation du faubourg nord atteint 
ses limites jusqu’aux murailles, tandis que celle du faubourg 
sud, qui se fait plus lente, n’occupe que deux tiers de l’enceinte 
malgré l’afflux constant des populations rurales qui s’y entassent. 
La population y est plus pauvre, et le faubourg Bāb el-Djazīra, 
à part la zone de Bāb el-Menāra, ne connait ni le succès, ni le 
développement du faubourg Bab Souika1. Finalement, les 
faubourgs de par leur caractère semi-rural comme démontré plus 
haut font office d’intermédiaires entre les sphères citadine et rurale 
dans la mesure où ils sont l’interface d’échange entre la ville et la 
campagne avec leurs « poches de ruralité dans le tissu urbain »2.

1 -  BLILI TEMIME, Leïla, Histoire de familles - Mariages, répudiations et vie 
quotidienne à Tunis, 1875-1930, Tunis, Script, 1999, p. 32.
2 -  ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Paris, Éditions CNRS, 
1989, p. 48.

La place el-Halfāouīn dominée par la mosquée Sahīb el-Tabaā, à gauche, reposant sur 
soubassement abritant des commerces. Au fond, à droite, le palais Sahīb el-Tabaā vient 
compléter le complexe construit par le puissant ministre Youssef Sahīb el-Tabaā.

Place Bāb Souīqa, dominée par la mosquée Mohammed Bey, et ses coupoles d'inspiration 
ottomane. Des échoppes diverses s'organisent autour de cette placette.



34

En découvrant le plan ci-contre du réseau de rues de la médina de 
Tunis, une première lecture, d’un œil habitué aux plans hérités de 
l’urbanisme romain, y voit un enchevêtrement difforme de rues, 
sans ordonnance, ni rationalité apparente. 
Il s’agirait tout de même d’un urbanisme pragmatique mais bien 
différent de celui de la ville « dessinée » aux rues rectilignes se 
croisant à angle droit.

Jadis, la ville était cloisonnée en quartiers, clos la nuit par des 
portes, réduisant ainsi la circulation en ville à son strict minimum 
car « les pouvoirs politiques et religieux, toujours méfiants vis-à-
vis du populaire, veillent particulièrement à confiner chacun dans 
son espace domestique 1». La rue étant dans la sphère du domaine 
public, sous l’autorité du pouvoir en place, elle devient un lieu de 
soumission de l’individu et d’exercice du pouvoir sur lui tandis 
que le domestique, sphère privée, est un domaine de liberté pour 
l’individu, pour autant qu’il s’agisse du maître du logis2.

La rue de la médina de Tunis se résumerait donc à une simple 
structure viaire, un réseau de cheminement très optimisé irriguant 
la ville, en desservant un maximum d’îlots urbains constitués de 
grappes de maisons accolées. Les façades sur rue de ces maisons 
sont aveugles, à y ajouter même le terme « muettes », puisqu’il 
s’agit de ne pas divulguer l’intérieur du logement et ce qui s’y 
déroule. Au vu des notions de harām et d’intimité si chères à 
l’architecture islamique, et finalement, instauratrices de l’espace, 
la maison n’ouvre pas ses fenêtres sur la rue mais puise ses besoins 
en air et en lumière de la cour intérieure, le patio. 

1 -  ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Paris, Éditions CNRS, 
1989, p. 50.
2 -  LAROUI, Abdallah, l’Etat dans le monde arabe contemporain : éléments d’une 
problématique, CERMAC, Louvain, 1980.

D’ailleurs, les maisons situées au centre d’un îlot sont entourées de 
toutes parts d’autres maisons elles, périphériques (donnant elles sur 
la rue), et ne sont desservies que par une impasse permettant d’y 
accéder. Etant en centre d’îlot, elles se retrouvent complètement 
dépourvues de façades3. Une hiérarchie domestique semble ainsi 
se mettre en place avec celles en bordure qui « protègent » celles 
en centre d’îlot4. 

Les maisons étant assez proches vu l’étroitesse des rues, il n’est pas 
rare qu’à des fins d’extension du premier étage, un débordement 
ait lieu sur la rue, la recouvrant d’une voûte. On parle d’un sabbāt, 
qui s’adosse sur la maison du voisin d’en face. Néanmoins, un 
règlement tacite et respecté de tous impose au responsable de 
l’extension de porter son étage au moyen de colonnes dans la rue, 
longeant le mur du voisin afin de ne pas s’appuyer sur son bâtiment 
et éviter tout potentiel conflit5.

3 -     ABDELKAFI, Jellal, op. cit., p. 43.
4 -  PRIVITERA, Francesca., et METALSI, Mohamed. Le signe de la Médina: la 
morphologie urbaine selon Roberto Berardi. Éem, études euro-méditerranéennes. Dip. 
di Architettura, Firenze, 2016.
5 -  Propos recueillis auprès de Mme Jamila Binous, historienne de l’architecture et 
auteur de plusieurs ouvrages sur la médina de Tunis.

Structure viaire de la médina



35
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 250 500 m

Echelle: 1/15000

Plan des rues de la médina de Tunis



36

Finalement, la rue dans la médina de Tunis se résume à un espace 
résiduel, essentiel à la circulation dans la ville, mais en étant le 
plus simple moyen de répondre à ce besoin. 
Il n’est pas possible de la considérer comme un espace public avec 
toute la dimension sociale que cela implique, d’ailleurs jusqu’au 
dernier quart du XIXe siècle, grâce aux témoignages des voyageurs 
européens, les rues ne sont que partiellement pavées, et ruisselle en 
leur milieu un égout à ciel ouvert. 

« Les rues sont étroites et mal percées ; il n’y a que quelques-unes 
de pavées »1.

« Rien n’est plus hideux que l’intérieur de cette grande ville où 
tout respire la misère, la malpropreté et le délabrement. Tous les 
sens y sont blessés à la fois, surtout l’odorat. » c’est en ces termes 
qu’en 1853, Edmond Pellissier de Reynaud2 s’exprime sur les rues 
de Tunis. 
Ces descriptions démontrent le manque d’intérêt de la population 
et des autorités pour l’assainissement des rues, puisque ces espaces 
ne sont finalement que des zones secondaires, ne méritant pas 
davantage d’attention. 

Ce n’est qu’à la fin du XIXe siècle que seront mis en place les 
premiers systèmes d’égouts enterrés, et que le pavage des rues se 
fera.

1 -  PEYSSONNEL, Jean-André, Voyage dans les Régences de Tunis et d’Alger, réédition, 
La Découverte, Paris, 2001, p. 51.
2 -  PELLISSIER de REYNAUD, Edmond, Description de La Régence de Tunis, Tunis, 
Editions Bouslama, 1985, p. 50.

Le tracé des rues, et donc des îlots urbains, dans la médina centrale 
résulte de l’assemblage complexe de demeures de différentes 
catégories sociales, aboutissant à un îlot où voisinent aisément le 
palais, la grande demeure et la modeste habitation. En résulte un 
tracé unique de rues, moulé au fil des siècles et des évolutions 
urbaines. Les îlots comprennent donc deux catégories de maisons, 
celles périphériques, avec façade sur rue, et celles du cœur, sans 
façades, entourées de toute part, et auxquelles on accède au moyen 
d’impasses. 

Dans les faubourgs, la situation diffère puisque le tracé général des 
rues est plus rectiligne et les surfaces des maisons plus homogènes, 
pour des raisons sociales expliquées lors du développement sur 
la formation des faubourgs. Un découpage régulier du sol offre 
une modularité du tracé, soit une rue principale, intersectée de 
manière quasi-orthogonale, de rues plus secondaires, formant un 
plan en arêtes de poisson, avec des divisions plus régulières, de 
deux maisons d’épaisseur. C’est le long des axes principaux que 
semblent avoir eu lieu les premières constructions, suivies par les 
ramifications secondaires.

Néanmoins la différence est intéressante de ces deux trames 
urbaines, avec deux systématiques différentes s’étant mises en 
place, l’une pour la médina avec le système des îlots, l’autre pour 
les deux faubourgs, avec un système de plan en arêtes de poisson, 
plus rationnel. Ceci pourrait aussi s’expliquer par la postériorité des 
faubourgs vis-à-vis de la médina centrale, avec une systématique 
commune adoptée. 



37

GSPublisherVersion 1971.48.52.100
GSEducationalVersion

Faubourg sud Médina centrale Faubourg nord

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 50 200 m

Echelle: 1/5000

100

Organisation des rues dans la médina centrale et les faubourgs



38

La première opération urbaine d’ampleur que connait la médina de 
Tunis est celle de la démolition des remparts intérieurs de la ville, 
à partir de 1872, sur l’emprise desquels sont tracés des boulevards, 
respectivement celui de Bāb el-Menāra à l’ouest, descendant de la 
Kasbah vers Bāb el-Djedīd, au niveau duquel le boulevard prend 
le nom de la porte qui est d’ailleurs conservée comme monument 
historique d’intérêt, le boulevard Bāb el-Djedīd se prolonge 
jusqu’à Bāb el-Djazīra, et prendra le nom de cette dernière jusqu’à 
remonter vers le nord à Bāb el-Bahr. Il en va de même pour le 
boulevard Bāb el-Benāt qui part de la Kasbah vers le nord, pour 
rejoindre Bāb Souika où il prendra le nom de cette porte avant de 
descendre au sud jusqu’à Bāb el-Bahr. 
C’est de part et d’autre de ces boulevards nouvellement crées, 
qu’émergent les premiers immeubles de rapport, de style et de 
construction européenne, donnant à ces circulations en plein tissu 
urbain arabe, des airs européens1.

La seconde opération de grande ampleur, menée cette fois-ci par 
les autorités coloniales française, aura lieu dans la Hara de Tunis, 
le vieux quartier juif de la ville, dans le district de la Hafsia. De 
précieux témoignages de deux écrivains de la Hara (quartier juif de 
Tunis) décrivent l’expérience de la vie dans la misère au sein d’une 
oukala de la Hara, dans des conditions difficiles et insalubres. 
Albert Memmi se souvient avoir vécu, enfant, dans une oukala 
de l’impasse Terfoun, composée de deux pièces et d’une petite 
cour où il évoque les moments de souffrance endurés avec ses 
parents qui « gelaient en hiver et cuisaient en été » 2. Le quartier 
de l’oukala du Hara était desservi, comme le rapporte Nine Moati, 
par des « ruelles étroites, sombres, nauséabondes, encombrées et 
sales, avec des maisons en ruine, humides et privées d’air. Quartier 

1 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 350.
2 -  MEMMI, Albert, La statue de sel, Corréa, Paris, 1953, p.19.

cauchemardesque »3, l’atmosphère est «  alourdie par l’odeur 
fétide des bouchers, des ordures accumulées, des poissons morts 
et des rats ». Autant de termes qui décrivent la décrépitude et la 
misère de ce quartier aux allures de bidonville, tombant en ruine. 
Dans un contexte hygiéniste et d’assainissement, les autorités 
décident, après maintes tractations, l’expropriation progressive 
des habitants de la hara, la démolition de leurs maisons, et la 
construction d’immeubles de recasement à loyers modérés équipés 
de gaz, électricité et eau courante. Le plan aboutira, en 1939, à 
la construction de quatre immeubles où sont relogées les familles 
expropriées. La trame urbaine de cette opération s’opposait aux 
rues étroites et sinueuses de la médina par ses larges rues au tracé 
régulier et bordées de trottoirs, formant ainsi un fragment de 
modernité dans le tissu urbain historique.

La Kasbah de Tunis, forteresse dont les bâtiments témoignent des 
strates culturelles accumulées par le pays avec pour dernière celle 
de la colonisation française, est démolie à partir de 19594 et fouillée 
par les archéologues de l’Institut National d’Art et d’Archéologie 
(INAA). Est bâtie au point le plus culminant le siège du parti 
Destourien au pouvoir, au sud duquel est conservé un fragment 
des fortifications de la Kasbah en souvenir. Une avenue est tracée 
afin de relier les boulevards de la médina (Bāb el-Menāra et Bāb 
el-Benāt qui se rejoignent au niveau de la Kasbah) aux boulevards 
extérieurs, actuel boulevard du 9 avril. Le ministère de la défense 
nationale est bâti sur ce site, flanqué à l’est par celui de la culture. 
En contre bas du siège du parti est inauguré en 1998 le nouvel 
hôtel de ville de Tunis ouvrant sur une imposante esplanade en 
pente douce sous laquelle prend place un parking souterrain à 
plusieurs niveaux.

3 -  MOATI, Nine., Les belles de Tunis, Seuil Editions, Paris, 1983..
4 -  SEBAG, Paul, op. cit., p. 331.

Opérations urbaines modernes à Tunis



39

La tentative de percée de la médina de Tunis remonte à une 
étude menée en 1958, au lendemain de l’indépendance du pays 
(1956) et de l’instauration de la République tunisienne avec pour 
président Habib Bourguiba. C’est l’architecte Olivier-Clément 
Cacoub, premier grand prix de Rome en 1953, qui propose dans 
une étude de masse une avenue de 45 m de large bordée de bandes 
d’immeubles, traversant la médina selon un axe est-ouest, soit de 
Bāb el-Bahr à la Kasbah, passant non loin de la grande mosquée 
Zitouna, cœur névralgique du centre historique de Tunis.1 Un 
concours international est lancé mais les autorités ne sont pas 
convaincues et il est décidé de ne rien démolir de la médina de 
Tunis. Néanmoins, l’idée de percée de la médina rejaillit en 1978, 
toujours avec Olivier-Clément Cacoub, devenu alors l’architecte 
en chef de la république, qui propose cette fois-ci une variante 
plus discrète, permettant d’accéder en voiture jusqu’à la grande 
mosquée. La mise en valeur de ce monument central se fait donc au 
détriment de ses alentours immédiats qui devront être démolis, ce 
qui est en totale opposition avec les recommandations des chartes 
d’Athènes (1931) et de Venise (1965) concernant la protection des 
abords du monument2.

1 -  ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Paris, Éditions CNRS, 
1989, p. 114.
2 -  ibid., p.158-159.

Projet de pénétrations automobiles dans la médina de Tunis, Olivier-Clément Cacoub, 1978

Chantier de construction du parking souterrain à l'emplacement de la Kasbah démolie.



40



41

«  Certains édifices sont si grands, qu’ils dépassent les forces 
humaines, même multipliées par les machines. Il faut donc 
appliquer les efforts pendant plusieurs périodes successives. 
Un souverain commence l’entreprise. Il est suivi par un second, 
par un troisième. Chacun d’eux fait son possible pour rassembler 
les ouvriers dans un commun effort. Enfin, l’édifice prend corps, 
tel qu’il avait été conçu, et se matérialise sous nos yeux. Mais ceux 
qui, plus tard, le verront, pourront croire qu’il est l’œuvre d’un 
seul règne. »

Ibn Khaldūn, Les Prolégomènes, 13771

1 -  IBN KHALDŪN,  Discours sur l’histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de 
l’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus, 
2020, p. 548.

III - Bâtiments de la ville de Tunis



42

Depuis la conquête islamique au VIIIe siècle et l’établissement d’une ville à proprement parler, avec sa structure urbaine, qui deviendra 
plus tard capitale, Tunis a vu au fil du temps le nombre de ses mosquées croître parallèlement à la croissance de sa population. 

Il faut distinguer deux catégories pour ces lieux de prière. La première, les oratoires de quartier, le plus souvent sans minarets, et aux 
dimensions modestes vu le nombre d’usagers limité et essentiellement composés d’une salle de prière et éventuellement d’une mīdha 
pour les ablutions rituelles avant prière. Quant à la seconde catégorie, qui nous intéressera le plus, il s’agit de celle des mosquées à 
khotba, (où a lieu le prône du vendredi) et celle dont la multiplication serait le phénomène le plus symptomatique de la croissance de la 
ville1. En effet, afin de justifier l’ajout d’une nouvelle mosquée à khotba, un certain quota d’habitants doit être satisfait, que la ville eut 
assez grandi rendant les distances à parcourir par les fidèles trop importantes afin d’atteindre la mosquée. 

La mosquée de la Zitouna est la grande mosquée centrale de la ville, fondée au VIIIe siècle avec l’arrivée des musulmans, elle demeure 
la seule mosquée où le prône du vendredi, la khotba, a lieu jusqu’à l’arrivée des Hafsides au pouvoir au XIIIe siècle et la construction 
de la mosquée de la Kasbah en 1235. Cette mosquée sert à la cour du sultan, installée dans la forteresse de la kasbah, qui est considérée 
comme une ville à part entière. La seconde mosquée à khotba ajoutée est celle de Bāb el-Menāra, mosquée el-Hawā, dans le faubourg 
sud de la ville, où l’affluence est importance en jours de marché puisqu’elle ouvre sur la place aux moutons. La troisième est celle de 
Bāb el-Bahr, en lisière de la ville, à l’est2. 
Les faubourgs, ne constituant alors pas encore de tissu urbain cohérent mais plutôt un ensemble de petits villages, ne justifiaient pas la 
construction de grandes mosquées jusqu’à la fin du XIIIe siècle lorsque sont construites les mosquées de Abī-Mohammed el-Morjāni, 
dans le faubourg Nord et celle de Bāb el-Jazīra dans le faubourg éponyme.

Jusqu’à l’arrivée des Ottomans à partir du XVIe siècle, la ville ne compte que ces mosquées pour la prière du vendredi, suivant le rite 
malékite largement majoritaire au Maghreb. Par la suite, les mosquées, de rite Hanéfite, de Hamouda Pacha et Youssef Dey, en contrebas 
de la kasbah, à l’est de la ville sont construites au XVIIe siècle, suivant les traditions ottomanes notamment avec les mausolées des 
fondateurs adjacents à la mosquée, et des minarets aux plans octogonaux les différenciant des minarets malékites de plan carré existant 
en Ifrīqīa. 
Les mosquées de Tunis, qu’elles soient de construction ottomane ou antérieure sont des salles hypostyles entourées de galeries et de 
terrasses et de cours.

D’autres mosquées de même rite continueront à être construites à Tunis par les beys, comme celle de Mohamed Bey à la fin du XVIIe 
siècle, célèbre pour son style ottoman unique en Tunisie, celle des Teinturiers, construite au début du XVIIIe siècle par Hussein Bey, celle 
de Sahīb el-Tabaā au début du XIXe, construite par le ministre du même nom, pour ne citer que les plus importantes.

1 -  DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009, p. 72.
2 -  Cette mosquée existe toujours sous le nom de mosquée Zitouna extérieure ou mosquée Zrar’īa. Elle aurait été construite à la place un lieu de débauche, afin d’expier le scandale.

Les mosquées



43

Plan de Tunis - repérage des mosquées

Légendes:

Mosquées à prône d'époque hafside
Mosquées à prône d'époque ottomane
Oratoires de quartier, mesjeds

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 50 200 m

Echelle: 1/5000

100



44

La mosquée Zitouna, mosquée de l’Olivier, est bâtie par les 
premiers conquérants arabes, à leur tête le gouverneur omeyade 
Ubayd Allah Ibn Al-Habhāb en 734 ap. J.-C.1 puis reconstruite 
sous les Aghlabides en 8642 ap. J.-C. d’après l’inscription que 
l’on peut lire à proximité du mihrāb, niche de prière indiquant la 
qibla, direction de la Mecque. Il s’agit de la mosquée centrale de 
la ville de Tunis, autour de laquelle tout s’est développé. 

La salle de prière hypostyle comporte sept travées et 
perpendiculairement quinze nefs dirigées vers le mur de la qibla, 
avec celle du centre, plus large, reliant le mihrāb (1) à la cour (3). 
Les colonnes de la salle de prière ainsi que celles du portique la 
précédant (2) sont toutes issues des ruines romaines de Carthage, 
avec une variété remarquable de types de marbres pour les fûts, 
et les chapiteaux3. Ces colonnes soutiennent des arcs outrepassés 
sur lesquels reposent les solives de la toiture. La salle de prière 
au plan de forme rectangulaire irrégulière fait 27 x 56 m de côté 
et s’ouvre sur la cour sur l’un de ses grands côtés, l’autre étant 
occupé par le mihrāb. Les portes séparant cour et salle de prière 
sont des ajouts ultérieurs de l’époque Hafside (XIVe siècle).

La cour ou sahn (3), de plan trapézoïdal d’environ 40 x 56 
m, est entourée de galeries dont la couverture est appuyée sur 
une colonnade périphérique (4). Cet important espace en plein 
air vient, au besoin, prolonger la salle de prière en cas de forte 
affluence. 

De grandes citernes d’eau sont construites dans ses soubassements 
et permettent le stockage de l’eau pluviale récoltée depuis les 

1 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p.98.
2 -  MARÇAIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célèbres, Paris, H. 
Laurens éditeur, 1937, p. 76.
3 -  Les pierres de construction proviennent elles aussi des ruines de Carthage.

toitures et la surface de la cour. 
On y puise l’eau nécessaire aux ablutions (5) au moyen de trappes 
aménagées dans le sol de la cour.

Cette mosquée a évolué au fil du temps et des différents apports 
des dynasties régnantes. La salle de prière est d’époque Aghlabide 
ainsi que le mur d’enceinte de la mosquée. En attestent les deux 
tours d’angles, vestiges aghlabides4 (6), sur la façade Est (donc 
dominant la lagune de Tunis). Cette mosquée a probablement eu 
à cette époque un rôle défensif.

La galerie périphérique de la cour remonterait quant à elle au XIe 
siècle et donc au règne de Banū Khorassān, et sera reconstruite 
sous les mouradītes dont on identifie aisément le style avec l’ordre 
des colonnes de marbres appartenant au registre stylistique 
ottoman. La galerie monumentale de deux travées de largeur et 
faisant office de façade Est à la mosquée est ajoutée au XVIIe 

siècle (7). Le minaret (8) est reconstruit en 1894 dans le pur style 
almohade, reprenant, dans de plus importantes proportions, celui 
de la mosquée de la Kasbah qui remonte à 1233.

4 -  DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009, 
p. 99.

Les mosquées - La mosquée Zitouna



45
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

1

2 3

4

5

6
6

7

8

0 5 10 m

Echelle: 1/500

Plan de la mosquée Zitouna

La mosquée Zitouna



46



47

Minaret de la mosquée Zitouna construit en 1894 dans le style almohade du minaret de la 
Kasbah, datant de 1233.

Salle de prière hypostyle de la mosquée Zitouna, construite au IXe siècle, sous les Aghlabides. 
Les colonnes proviennent de sites romains, d'où leur grande diversité stylistique.



48

« Dans la cité, chaque métier a son emplacement déterminé et chaque genre de marchandise se rencontre en un lieu spécifiquement 
fixé »1, Anselm Adornes s’exprime ainsi en décrivant les souks de la ville de Tunis qu’il visite en 1470.

La médina de Tunis comprend en son centre, en périphérie de la grande mosquée Zitouna, un réseau de souks reliés les uns aux autres, 
où l’on chemine de proche en proche, d’une corporation à l’autre. Il s’agit de rues bordées d’échoppes et ateliers spécialisés selon 
la corporation régissant le souk. Il n’est pas étonnant que l’étymologie du mot arabe souk désignant un marché dérive de l’araméen 
sūqā, désignant la rue2. Cette corporation, sous responsabilité de l’amīn (littéralement dépositaire de la confiance), est représentée 
par ce dernier auprès des autorités. Il fait office de garant d’un savoir-faire, et appartenir à une corporation est ce que l’on appellerait 
aujourd’hui un label de qualité. L’amīn est élu à la tête de sa corporation par ses confrères. 

Au sortir de la Grande mosquée Zitouna, dans sa périphérie immédiate, voire faisant office d’enceinte autour de la mosquée les souks 
les plus nobles prennent place : Souk el-Attārīn (parfumeurs), Souk el-Fekka (vendeurs de fruits secs), Souk el-Koutbīa (libraires) et 
Souk el-Qmāch (les étoffes). Certains doivent leur localisation au pôle universitaire qu’était la Zitouna autrefois comme le souk des 
libraires, et d’autres en vertu de la noblesse de leur activité, méritant d’être au plus près du lieu de culte central, comme le cas du souk des 
parfumeurs (cf. carte ci-contre). Chaque souk abritait un ou plusieurs fondouks, faisant tantôt office de caravansérail aux commerçants 
étrangers, tantôt d’ateliers aux artisans de ce souk. 

En périphérie de la médina, au pied des remparts, se trouvent les souks aux professions considérées comme polluantes à l’instar de Souk 
el-Sabbāghin, celui des teinturiers, localisé au sud de la médina, non loin de Bāb el-Djazīra, ou celui des tanneurs, Souk el-Debbāghīn, à 
l’est, non loin de Bāb el-Bahr,… D’autres Souks aux pratiques considérées peu nobles ou polluantes sont relégués aux faubourgs, tel est 
le cas du souk des bouchers, Souk el-Jazzāra, dans le quartier de Halfaouine dans le faubourg Nord ou celui des potiers, Souk el-Qallālīn 
à proximité, non loin de Bāb el-Khadhra, dans le même faubourg.

De nos jours, nombre de ces souks demeurent en activité en dépit d’un certain déclin de leur fréquentation à l’instar du souk des 
parfumeurs, ou du souk el-Chaouāchīne, tandis que d’autres souks comme celui des dattiers ou celui des esclaves ont disparu ou ont été 
reconvertis, comme ce dernier devenu depuis souk des bijoutiers mais ayant conservé son nom d’alors, Souk el-Berka.
Ces souks spécialisés ne sont néanmoins pas les seuls lieux de commerce de la ville puisque chaque quartier comprend les commerces 
essentiels à l’instar d’une épicerie, un vendeur de légumes, un boucher-volailler, regroupés généralement le long d’une même rue ou 
ouvrant sur une petite placette3.

1 -  ADRONE dans BRUNSCHVIG, Robert., Deux récits de voyage inédits en Afrique du Nord au XVe siècle, Paris, 1936, p. 192.
2 -  https://www.universalis.fr/encyclopedie/souk/
3 -  ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Paris, Éditions CNRS, 1989, p. 52.

Les souks



49

Plan de Tunis - repérage des souks

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 50 200 m

Echelle: 1/5000

100



50

Durant son règne prospère, le sultan Hafside Abū Zakarīa Yahia 
(1203-1249) fonde souk el-Attārīn ainsi que la medersa el-
Chammāiya et souk el-Qmāch1. Premier sultan d’une dynastie qui 
gouvernera la Tunisie d’alors jusqu’au XVIe siècle, il consacre 
ses réalisations publiques les plus remarquables à la Kasbah et 
aux abords immédiats de la Grande mosquée Zitouna. 

Souk el-Attārīn est spécialisé dans la vente des épices, parfums et 
eaux florales dont les fioles emplissent les étalages de bois tourné 
des différentes échoppes. L’encens, autre composante rituelle 
essentielle dans la vie quotidienne tunisienne y trouve aussi ses 
commerçant spécialistes. Ce souk vend par ailleurs les éléments 
essentiels à la constitution des trousseaux des mariées comme les 
feuilles de henné, les différents accessoires de mariage, les cierges 
colorés qui seront allumés durant les différentes cérémonies, …

«  La corporation d’el-attarine était considérée parmi les 
corporations nobles et riches. En effet plusieurs «Mufti» et 
hommes de mérité étaient de la corporation des parfumeurs. Le 
secret des techniques de la production des parfums tunisiens était 
transmis de père en fils. » 2

Souk el-Attārīn dessert certains monuments importants de la 
ville outre la Grande mosquée tel la medersa el-Khaldounīa, la 
medersa el-Hamziya et la medersa el-Doghria, midhat el-sultān, 
toutes situées dans l’impasse de la Khaldounīa (1) face à la 
mosquée Zitouna. On y trouve aussi plus bas, à l’intersection 
de Souk el-Fekka, Qishlet el-Attārīn, caserne de janissaires 
ottomans construite au XIXe siècle (2)(cf p. XX) face à laquelle 
se trouve fondouk el-Attārīn (3)(cf p. XX).

1 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 125.
2 - SOUGHIR Faouzi & Raoudha, Etude analytique des espaces de production et 
d’échange dans la médina de Tunis, ITAAUT, 1982, p. 14.

Ce souk est localisé dans la rue longeant la façade nord de la 
Grande mosquée et se prolonge vers le sud jusqu’à la fin de la rue, 
une cinquantaine de mètres plus loin. Cette rue, d’une longueur 
totale de 120 m, en légère pente descendante vers le sud est toute 
couverte d’une voûte en berceau, régulièrement ponctuée de 
lanterneaux, à une hauteur moyenne de 5.50 m. 
Les échoppes, d’une surface moyenne de 12 m2 se situent de part 
et d’autre du passage de rue sauf au niveau du mur d’enceinte de 
la mosquée où elles ne se situent que sur le côté nord de la rue 
(4). 
Au croisement de la rue de souk el-Belaghjīa avec celle de souk 
el-Attārīn se trouve une colonnade soutenant la voûte couvrant 
la rue, dotée de quatre baies d’arcs en plein cintre soutenues 
par cinq colonnes massives en pierre de kedhāl et peintes de 
torsades rouges, et vertes séparées d’un liseré blanc, couleurs 
de prophylactiques souvent employées dans les zaouias et aux 
symboliques religieuses et ésotériques nombreuses (5). 

Les devantures des magasins sont des vitrines de menuiserie 
de bois tourné et peint de motifs floraux dont certaines ont 
désormais dû faire place à des volets roulants métalliques en 
dépit du classement de la médina à l’UNESCO et de la position 
de premier rang du souk el-Attārīn dans les circuits culturels et 
touristiques.

Les souks - Souk el-Attārīn



51
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

MOSQUÉE
ZITOUNA

CASERNE EL
ATTARINE

FONDOUK
EL

ATTARINE

KHALDOUNIA

1

2

3

4 5

Souk el-
Belaghjīa

0 5 10 m

Echelle: 1/500

Plan de souk el-Attārīn

Elévation nord de souk el-Attārīn

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

MOSQUÉE
ZITOUNA

CASERNE EL
ATTARINE

FONDOUK
EL

ATTARINE

KHALDOUNIA

1

2

3

4 5

Souk el-
Belaghjīa

0 5 10 m

Echelle: 1/500

Plan de souk el-Attārīn

Elévation nord de souk el-Attārīn

Souk el-Attārīn

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

MOSQUÉE
ZITOUNA

CASERNE EL
ATTARINE

FONDOUK
EL

ATTARINE

KHALDOUNIA

1

2

3

4 5

Souk el-
Belaghjīa

0 5 10 m

Echelle: 1/500

Plan de souk el-Attārīn

Elévation nord de souk el-Attārīn



52



53

Mohamed Anoūn, parfumeur, assemblant des fragrances dans 
son magasin-atelier.

Souk el-Attārīn, arcades sur piliers à décor torsadé alternant des bandes vertes, rouges et blanches.  Au deuxième plan, à droite, 
en haut des marches, une des entrées de la mosquée Zitouna.

Jellal Ben Abdallah ( 1921 - 2017 ), 
Echoppe de parfumeur, 

miniature  10 x 12 cm, 1968.



54

La medersa, de l’arabe darasa, ce qui veut dire étudier, est une structure éducative semblable au collège faisant à la fois de lieu d’étude 
mais aussi de résidence aux étudiants.
Les premières medersas virent le jour en Orient dès le XIe siècle1 et après le succès qu’elles connurent en Irak, Syrie et Egypte 
s’implantèrent à Tunis sous les Hafsides, qui virent en ces structures un excellent moyen de diffuser leur doctrine almohade. C’est en ce 
contexte de diffusion doctrinale que vit d’ailleurs le jour la première medersa du Maghreb, la medersa al-Chammāiya fondée à Tunis au 
XIIIe siècle. 

«  Si je n’étais entré à Tunis, dit un voyageur qui la visita en 1289, j’aurais déclaré que la science n’avait laissé aucune trace en 
Occident »2.
Les medersas étaient donc destinées, premièrement, à former les futurs cadres de l’administration de l’Etat Hafside, dans la doctrine 
almohade, avec des enseignants choisis et mis en place par le pouvoir. Les enseignements prodigués en ces collèges étaient principalement 
ceux des sciences religieuses. Néanmoins, la vocation collégiale des medersas demeure importante et permet la diffusion de savoir dans 
une société à dominante analphabète. Les medersas enseignent les sciences profanes et religieuses. Ces instituions, d’abord financées 
par le pouvoir en place et donc gratuites aux étudiants, sont ensuite intégrées dans des systèmes de biens haboūs ou fondations de biens 
de mainmorte, assurant en « circuit-fermé », entretien et pérennité pour de telles institutions sociales.
Le savoir se généralise, par la diffusion des medersas, devenant ainsi vecteur d’ascension sociale et de mérite. Dans ces institutions, 
au nombre de six au XIVe siècle3, l’enseignement supérieur, est prodigué avec autant de rigueur et de qualité qu’à la mosquée Zitouna 
même si cette dernière finira par éclipser, avec le temps, la dimension universitaire des medersas au profit d'une dimension domestique. 
Les beys des dynasties mouradites et husseinites continuent sur cette lignée de bienfaisance en construisant davantage de medersas 
à l’instar de la medersa el-Mourādīya (1670), la medersa el-Achouriya (1682), la medersa el-Nakhla (1714), la medersa el-Bachīa 
(1752),… 
On voit qu’à l’époque husseinite, nombre de medersas essaiment dans la ville, souvent d’ailleurs incluses dans des complexes comportant 
mosquée, hammām et tourba (mausolée), comme c’est le cas de la medersa de la rue des Teinturiers (1726), ou celle de Youssef Sahīb 
el-Tabaā à Halfaouine (1814), des merdersas de communautés voient le jour au début du XXe siècle à l’instar de la medersa el-Doghria, 
destinée à l’hébergement des étudiants originaires de l’île de Djerba, ou la medersa el-Hamziya ouverte aux étudiants originaires de 
Mahdia4…

Les medersas deviennent progressivement des foyers universitaires pour les étudiants de la mosquée Zitouna qui monopolise désormais 
la diffusion du savoir et l'enseignement de la doctrine malékite ainsi que la linguistique, la philosophie, la juridiction,... 

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 127.
2 - MARÇAIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célèbres, Paris, H. Laurens éditeur, 1937, p. 93.
3 - DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009, p.100.
4 -  La ville de Mahdia est l’ancienne capitale du Califat Fatimide de 921 à 973 ap. J.-C. Elle se situe à 200km au sud de Tunis.

Les medersas



55

Plan de Tunis - repérage des medersas

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 50 200 m

Echelle: 1/5000

100



56

La medersa el-Chammāiya a été sous le sultan hafside Abū 
Zakariya Yahia, fondateur de la dynastie hafside au milieu du 
XIIIe siècle, dans le Sūq al-Chammāiyin, souk des cierges, 
(actuellement souk el-Belaghjīa, souk des babouches) à proximité 
immédiate de la mosquée Zitouna.

Construite à dessein afin de divulguer la doctrine almohade et les 
idées unitaristes d’Ibn Toumourt, les enseignants y dispensant 
leur savoir sont choisis dans les plus fins lettrés des almohades 
et les plus savants d’entre eux. Il s’agit de la première medersa 
construite en Afrique du Nord.

L’accès au bâtiment se fait à partir de l’impasse el-Chammāiya, 
en montant sept marches afin d’arriver au niveau de la porte du 
vestibule (1) au plan doublement coudé, en chicane, et donnant 
accès au patio (2). Une galerie périphérique, à laquelle l’influence 
des péristyles romains est indéniable, est constituée de trois 
arcs outrepassés sur chaque côté de la cour carrée et soutenus 
par des colonnes de marbre aux chapiteaux de style hafside, 
caractéristiques de l’art lapidaire de cette dynastie (3).

Le vestibule donne sur l’axe central de la cour, sur lequel se situe, 
de l’autre côté, le mihrāb1 de la salle de prières (4). De part et 
d’autre, sous les galeries, au milieu de chacune, s’ouvre un iwān2 
(5). Les cellules des étudiants, s’organisant autour de la cour sur 
le rez et le premier niveau, construit à l’époque mouradite.

Ces iwāns, exceptionnellement observés dans les bâtiments de 
la médina de Tunis, suggèrent la filiation orientale du plan de la 
medersa el-Chammāiya à celles d’Orient.

1 -  Niche dans une salle de prière indiquant la direction de la Mecque.
2 -  Salle typique de l’architecture islamique d’Orient, fermée sur seulement trois côtés, 
le quatrième étant complètement ouvert sur une cour.	

L’étage du rez comprend dix cellules (6) d’une surface moyenne 
de 4.5 m2, et l’étage au plan similaire à celui du rez comprend 
dix-neuf cellules et une autre salle de prière, servant aussi 
probablement de salle commune d’étude comme celle du bas.
Outre le vestibule donnant sur la façade de l’entrée, on trouve 
dans cette aile des pièces semblant davantage dévolues au service 
et entretien de la medersa, à l’instar de latrines (7) et d’une pièce 
servant probablement de bureau.
La salle de prières est de plan rectangulaire de 5.10 x 3.25 m 
et couverte d’une voûte, est «  l’espace maître  » du plan de la 
medersa el-Chammāiya, tout comme c’est le cas de la salle 
d’apparat dans les grandes demeures de Tunis, où l’on parlera de 
bīt ras el-dār, pièce de tête de la maison.

La décoration et l’agrément de ce bâtiment, d’une grande 
simplicité apparente, relève tout de même d’une grande maîtrise 
de la taille de la pierre calcaire locale, le kedhāl, qui revêt sols et 
murs ainsi que les niches polylobées de part et d’autre de l’entrée 
de la salle de prières.

Après avoir connu un âge d’or en tant que foyer d’étude et de 
culture, l’existence de la medersa el-Chammāiya se résumera par 
la suite à celle d’un simple foyer pour les étudiants de la Grande 
mosquée.

Les medersas - La medersa el-Chammāiya 



57

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

1

2

3

4

5

6

7

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

Plan du rez-de-chaussée

Coupe transversale

La medersa el-Chammāiya 



58



59

Porte d'entrée de la medersa el-Chammāiya, impasse el-Chammāiya. Vue de l'iwān est de la medersa el-Chammāiya. Encadré par un arc outrepassé aux clavaux 
alternés de marbre noir et blanc, typique de l'architecture hafside.



60

L'historien et sociologue, Paul Sebag, définit de manière générale les fondouks comme étant des « grandes bâtisses avec une vaste cour 
centrale sur laquelle prenaient jour un nombre plus ou moins élevé de pièces, où les marchands pouvaient se loger et entreposer leurs 
marchandises1 ».
Or le terme fondouk est assez générique du fait de la pluralité des fonctions qu’il peut abriter. En effet, fondouk est un mot d’origine 
arabe désignant, dans la médina de Tunis, à la fois, le complexe de logements de négociants étrangers abritant en même temps le consulat 
de cette même nation ; le caravansérail logeant les marchands étrangers tunisiens avec leurs marchandises ; un bâtiment de production 
regroupant les ateliers d’une même corporation ; un bâtiment regroupant des commerçants spécialisés dans le négoce d’un seul produit 
(sel, charbon, …)

Les fondouks des nations étrangères à Tunis remontent au XIIIe siècle date de signature des premiers traités entre les sultans hafsides et 
les Pisans, Gênois, Francs, … Ces fondouks, abritant les marchands et les activités consulaires de la nation en question, se rassemblent 
dans le même quartier de la ville, à l’est, à proximité de Bāb el-Bahr. Ils sont contigus les uns aux autres, certains partageant des espaces 
en commun à l’instar des chapelles de prière.2

Les fondouks destinés à l’hébergement des commerçants venant de l’extérieur de la ville et de lieu d’abri de leurs marchandises et de leurs 
animaux, étaient localisés à l’intérieur du tissu urbain et non en périphérie comme ceux dévolus aux étrangers des nations chrétiennes. 
Afin de protéger leurs secrets de fabrication certaines corporations concentrent leurs ateliers dans des fondouks. C’était le cas pour les 
tisserands de la soie et leurs nombreux fondouks dont la majorité remonte à l’époque hafside3 (fondouk el-Ouarda, fondouk el-Yasmina, 
…).

Les fondouks de négoce d’un seul produit, comme celui du sel ou du charbon s’organisent aussi autour d’une cour centrale sur laquelle 
ouvrent les différentes échoppes regroupées sous une même corporation. Il s’agit du même principe que le souk, mais organisé dans un 
fondouk.
Ils se greffent aux axes des souks en lien direct avec leurs fonctions et liés aux mêmes corporations au vu de leurs activités. Que cela soit 
pour des fondouks de négoce avec les marchands de l’arrière-pays et encore plus pour les fondouks de production abritant les ateliers 
des différentes corporations.

Les fondouks s’organisent aussi en suivant un principe de centralité autour d’une cour intérieure close que l’on nommera wūst el-fondūq4. 
Régissant l’interface intérieur-extérieur des différents corps de la bâtisse, la cour rendrait caduque la notion de façade extérieure.

1 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 132.
2 -  ibid., p. 127.
3 -  SOUGHIR Faouzi & Raoudha, Etude analytique des espaces de production et d’échange dans la médina de Tunis, ITAAUT, 1982, p. 4.
4 -  Littéralement centre du fondouk, comme la cour domestique wūst el-dār.

Les fondouks



61

Plan de Tunis - repérage des fondouks

Légendes:

Fondouks d'hébergement ou d'artisans
Fondouks consulaires

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 50 200 m

Echelle: 1/5000

100



62

Fondouk el-Attārīn appartient à la catégorie de ceux destinés à 
l’hébergement de commerçants tunisiens venant d’ailleurs que 
de Tunis. Il se situe au 9 bis, Souk el-Attārīn et son entrée fait 
face à celle de Qishlet el-Attārīn1.

On entre dans le fondouk par une sqīfa droite (1), sans chicane 
préservant l’intimité de l’intérieur des regards indiscrets des 
passants. On accède ainsi à l’espace central qu’est la cour (2) de 
forme carrée irrégulière d’environ 11m de côté, entourée d’une 
galerie périphérique à plafond vouté, soutenue par des arcs en 
plein cintre portés par des colonnes en kedhāl. 
La galerie distribue les différentes pièces du rez-de-chaussée 
(3) destinées à accueillir les marchandises et animaux des 
commerçants qui logeront à l’étage. 

La distribution des pièces à l’étage est aussi régie par une 
galerie à plafond plat, à structure en solives en bois, portée par 
des colonnes en kedhāl aux dimensions plus réduites que celles 
du rez-de-chaussée. Le même système de couverture est mis 
en œuvre pour les pièces de l’étage. Chaque pièce s’ouvre sur 
le patio à travers une porte unique à un ou deux battants qui 
possède, au rez-de-chaussée, une petite fenêtre au-dessus. À 
l’étage, les pièces étant plus larges et moins hautes de plafond, 
elles possèdent une fenêtre de dimensions plus généreuses à côté 
de la porte.

Quatre dépôts (4) occupent les angles du rez du bâtiment et se 
distinguent de par leur couverture en voutes croisées tandis que 
le reste des pièces, plus étroites, sont couvertes d’une voute en 
berceau. Ceci s’explique par les portées plus importantes de ces 
pièces d’angles.

1 -  SOUGHIR Faouzi & Raoudha, Etude analytique des espaces de production et 
d’échange dans la médina de Tunis, ITAAUT, 1982, p. 93.

Ce fondouk compte parmi les plus grands et riches de la médina, 
compte tenu de la noblesse de la corporation à laquelle il est 
rattaché, celle des parfumeurs, qui y logent leurs fournisseurs et 
invités étrangers.

La cour joue ici un rôle indispensable pour le fonctionnement de 
ce bâtiment et sa distribution, puisqu’il s’agit de l’unique source 
d’apport d’air et de lumière aux différents espaces puisque 
le fondouk est entouré de maisons sur trois côtés et d’un souk 
sur le quatrième, où se trouve d'ailleurs son entrée, entre deux 
magasins.

Avec le démantèlement des corporations, l’importation massive 
de produits de moyenne qualité qui inondent le marché, souk el-
Attārīn perd de sa superbe et le fondouk se transforme en taudis 
où squattent des personnes de condition modeste en y installant 
leurs ateliers de travail du cuivre et de cordonnerie en bas 
tandis que s’entassent de nombreuses familles à l’étage, dans un 
bâtiment assez dégradé et devenant dangereux.

Fondouk el-Attārīn a été soigneusement rénové en 2015 et 
accueille dans ses locaux un restaurant, dans le patio (qui a été 
couvert d'une verrière) et des boutiques d’artisanat de luxe dans 
les cellules périphériques.

Les fondouks - Fondouk el-Attārīn



63
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

2

1

3

4 4

44

0 2 10 m

Echelle: 1/300

4

Plan du rez-de-chaussée

Coupe longitudinale

Fondouk el-Attārīn



64

Patio de fondouk el-Attārīn, avant rénovation.



65

Patio de fondouk el-Attārīn, de nuit, après rénovation.



66

Hammouda Pacha Bey dirige le pays de 1782 jusqu’à son décès en 1814. Il fait partie des beys réformateurs qui développeront le pays 
et ouvriront le commerce et les échanges vers l’extérieur. Parmi ses initiatives, fut celle de la construction d’édifices militaires en ville, 
et notamment la fonderie à canons de la Hafsīa1 ainsi que cinq casernes, appelées qishla en turc, langue administrative du pays, réparties 
dans la médina comme suit : 

- a) Qishlet el-Bechāmqīya (1815) à proximité de la Kasbah, à l’ouest.

- b) Qishlet el-Attārīn, (1813) face à la mosquée Zitouna, à l’est, dans le souk éponyme.

- c) Qishlet Sidi El Morjāni (1809), rue de l’Eglise, à l’est de qishlet el-Attārīn.

- d) Qishlet El-Wzar, rue Sidi Amer, non loin de c), à l’est.

- e) Qishlet Sidi Amer (1814), rue Sidi Ali Azzouz

La Tunisie étant province de l’Empire Ottoman, le pays était administré par un gouverneur, pacha, dey puis bey et ayant pour leur prêter 
main forte une milice de janissaires qui tenaient garnison dans un certain nombre de places fortes. Ces janissaires étaient logés dans 
des fondouks répartis à travers la ville, ainsi que dans les casernes de la Kasbah et du fort de la Goulette. Hammouda Pacha décide 
d’améliorer leurs conditions de vie en construisant ces cinq casernes2.
Ces qishlas ne serviront finalement qu’assez peu de temps aux janissaires puisque la première est transformée en hôpital à partir de 
1880, la seconde abritera des services administratifs dès 1882, la troisième un établissement scolaire et une administration dès 1874, 
la quatrième une école catholique et la cinquième un hôpital et une institution caritative dès 1879. Force est de constater la variété des 
programmes de transformation de ces locaux. 

« Le centre est formé d’un long patio entouré de deux étages de galeries, sur lesquelles donnent de vastes chambrées ».3 

Cette typologie organisée autour d’un patio central source de lumière naturelle et d’air neuf permet une distribution efficace, par le 
biais de galeries et de coursives, des locaux qui sont de dimensions assez similaires vu leur usage initial identique, celui de loger des 
compagnies de janissaires. Cette modularité du plan a largement facilité, à moindres travaux et coûts, la réaffectation de ces espaces en 
les différentes destinations mentionnées plus haut.

1 -  MARÇAIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célèbres, Paris, H. Laurens éditeur, 1937, p. 122.
2 -  SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p.231.
3 -  MARÇAIS, Georges, Manuel d’Art Musulman, Tome II, Paris, Editions Auguste Picard, 1927, p. 886.

Les casernes - qishlas



67

Plan de Tunis - repérage des casernes

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 50 200 m

Echelle: 1/5000

100



68

Bâtie sur une parcelle de 1200 m2 dans l’hyper-centre de la 
médina de Tunis, dans le souk éponyme et faisant face à la 
grande mosquée Zitouna, la caserne el-Attārīn est construite sous 
le bey Hammouda Pacha en 1813 afin de loger des compagnies 
de janissaires dans des lieux dédiés.

L’accès au bâtiment se fait depuis la rue couverte de souk el-
Attārīn où se trouve l’entrée principale tandis qu’une entrée 
secondaire donne sur la rue parallèle, rue Djemaa Ez-Zitouna 
anciennement nommée rue de l’Eglise.

Après avoir franchi un vestibule droit (1), on accède à une cour 
rectangulaire (2) par son grand côté, sous une galerie (3) soutenue 
par des arcs en plein cintre supportés par de larges colonnes de 
pierre calcaire kedhāl aux chapiteaux de type dit ottoman. 
Cette galerie existe aussi à l’étage assurant la circulation et la 
distribution des chambrées (4) des différentes compagnies de 
janissaires, dont on arrive encore à lire de nom de certaines sur 
des plaques de marbre marquetées de plomb fixées au-dessus des 
portes respectives1.

Au rez-de-chaussée se situent, outre quelques chambrées, les 
latrines et divers communs (5), ainsi que les dépôts pour les armes 
et munitions, les salles des gardes ainsi que les écuries, le tout 
étant couvert de voutes croisées reposant sur les murs massifs et 
lorsque la portée est plus importante, sur une rangée de colonnes 
similaires à celles soutenant les galeries périphériques de la cour.
Un escalier (6) à proximité des services permet d’accéder à 
l’étage et aux autres chambrées. 
Dans les soubassements de la cour prennent place les citernes 
de stockage de l’eau de pluie collectée depuis les terrasses et 

1 -  Musée sans frontières,  Ifriqiya : Treize Siècles d’Art et d’Architecture En Tunisie, 
Edisud, Aix-en-Provence, Déméter, Tunis, 2000, p. 83.

offrent une réserve d’eau d’où l’on puise pour le nettoyage, les 
ablutions, …

La cour est ici le seul espace extérieur de la caserne, et le plus 
spacieux, permettant le rassemblement de toute la « maisonnée » 
à des fins d’entraînement ou de distribution des ordres. En 
outre, c’est l’unique source de lumière et d’apport d’air frais 
des cellules du rez puisque le bâtiment est bordé sur trois de ses 
côtés d’échoppes, à savoir souk el-Fekka côté mosquée Zitouna, 
souk el-Attārīn côté entrée, et les échoppes diverses de la rue de 
l’Eglise sur la rue parallèle.

Ce bâtiment, comme c’est le cas des quatre autres qishlas, est tombé 
en désuétude assez rapidement avec l’autonomie croissance de 
la Tunisie vis-à-vis de l’Empire Ottoman, et le déclin progressif 
du corps des janissaires. Dès les années 1880, une prison est 
installée dans une partie des locaux2 de cette caserne ainsi que la 
Direction des Antiquités et une bibliothèque, premier noyau de 
ce qui deviendra plus tard la Bibliothèque Nationale de Tunisie. 
Aujourd’hui, cet espace abrite des manifestations culturelles 
diverses ainsi qu’une annexe de la bibliothèque nationale.

2 -  « Avant la création de la Prison Civile, sous le Protectorat, la prison de la médina se 
trouvait dans les bâtiments de la Kechlat el-Attarine », in REVAULT, Jacques, Palais et 
demeures de Tunis XVIIIe et XIXe siècles, Paris, Éditions CNRS, 1971, p. 298.

Les casernes  - Qishlet el-Attārīn



69
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

1

2

3

4

5

6

0 2 10 m

Echelle: 1/300

4

Plan du rez-de-chaussée

Qishlet el-Attārīn



70



71

Au fond de la galerie du premier étage de la caserne, entrée de la chambrée d'une 
compagnie de Janissaires dont les noms sont gravés sur des plaques en marbre au-dessus 
de la porte.

Vue du portique du rez-de-chaussée de la caserne et du vestibule d'entrée en contrebas.



72

Hammām est le terme arabe pour désigner le bain public, héritage direct des thermes romains, largement répandus en terres romaines 
d’Afrique du Nord.
Avec l’avènement de la période islamique, - à partir du VIIIe siècle -, et en accord avec les préceptes religieux de propreté, l’usage du 
hammam allait de soi.  En effet, les maisons de l’époque ne possédant pas l’équipement nécessaire, femmes et hommes se rendaient 
à ces institutions publiques de manière régulière afin d’accéder à l’hygiène nécessaire, et toutes classes sociales confondues. Il est 
exceptionnel qu’une grande demeure possède un hammam privé. 

« L’usage des estuves et des bains chauds leur est ordinaire. Ils ne laissent couler aucune semaine sans y aller, à savoir les hommes le 
matin, et les femmes, l’aspredinée »1

Le nombre de hammāms a suivi la croissance de la ville. Al-Bakrî (XIe) en dénombre quinze, Ibn-Abî Dînār (XVIIe) en dénombre une 
quarantaine, nombre qui se maintiendra jusqu’aux années 1840 d’après les registres des taxes foncières2, assez bien répartis dans la ville 
et ses faubourgs afin de répondre aux besoins de la population de chaque quartier (cf. carte ci-contre).

Les hammāms sont généralement des waqfs ou biens de mainmorte dont les bénéfices subviennent aux besoins d’une cause sociale ou 
alimentent le budget d’un haboūs ou fondation d’utilité publique ou privée. C’est le cas de la mosquée Zitouna qui possède ses propres 
awqāfs (sing. waqf) constitués en biens haboūs et finançant son entretien et sa pérennité. D’autres hammāms sont néanmoins des biens 
privés, gérés par leurs propriétaires ou relevant de concessions à un hammāmji ou gérant de hammām.
Le chauffage de ces thermes se faisait traditionnellement au bois (hatab) ou aux grignons d’olives (fitūra), à partir d’une annexe au 
hammām où siégeait le frenkī ou responsable de chauffe qui alimente le foyer de la chaudière en cuivre dont la bassine remplie d’eau 
bouillante donnait directement sur la salle chaude du hammām. Le conduit de fumée du foyer passe par-dessous des salles chaude et 
tiède afin de tirer profit d’un maximum de calories avant de rejoindre la cheminée et évacuer la fumée à l’extérieur. Héritage certain du 
principe d’hypocauste employé dans les thermes romains.  
Désormais, le chauffage se fait au gaz et au mazout avec des chaufferies modernes.
L’eau, essentielle au fonctionnement du hammām était puisée au moyen d’une noria installée sur les toits, reliée au puits par un long 
conduit vertical et actionnée par une bête de somme. Les réservoirs remplis de cette eau sont en hauteur relativement aux robinets des 
différentes salles, la gravité permettant un flux constant et suffisant afin de remplir bassins et seaux. 

Le hammām est un haut lieu d’interactions sociales et notamment pour les femmes, habituellement cloîtrées à domicile, qui y prennent 
le temps d’entretenir leur beauté et d’interagir avec voisines, parentes et amies. En somme, ceci est la seule sortie d’une femme hors de 
chez elle.

1 -  PIERRE, Dan, Histoire de la Barbarie et de ses corsaires, Paris, 1637, p. 237.
2 -  SAADAOUI, Ahmed, « Les bains publics de Tunis à l’époque ottomane », in Revue tunisienne de sciences sociales, CERES, Tunis, 2003, p. 92-132.

Les hammāms



73

Plan de Tunis - repérage des hammāms

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 50 200 m

Echelle: 1/5000

100



74

Hammām el-Tammārīn est situé dans le faubourg Sud du Tunis, 
dans le quartier de Bāb Menara, et donnant sur Souk el-Tammārīn. 
Ce terme vient de l’arabe tmar, et signifie vendeurs de dattes 
activité originelle de ce souk.
Le hammām a son entrée principale au 53, rue el-Hajjāmīn et une 
seconde, pour les annexes, au 47, Boulevard Bāb Menāra. 
Il a été construit, conformément à l’inscription sur marbre 
surmontant sa porte d’entrée, entre 1639 et 1640 par le fils de 
Othman Dey, Dey de Tunis de 1593 à 1610, le prince Mohamed. 
Ce bien fait d’ailleurs partie du habous de la princesse Aziza 
Othmana, fille de Mohamed1. Cette fondation finance la 
constitution de trousseaux de mariages pour les jeunes filles 
nécessiteuses, l’affranchissement d’esclaves ainsi que la 
fondation d’un hôpital qui porte encore son nom.

On accède au Hammām el-Tammārīn par un vestibule ou sqīfa 
(1) de plan carré agissant comme filtre vis-à-vis de l’extérieur. 
Il est suivi par un couloir en coude à angle droit (2) débouchant 
sur la salle de déshabillage ou mahres (3). Une nouvelle entrée 
a été ajoutée depuis le boulevard Bāb Menāra à travers une 
impasse privée appartenant au hammām et permettant aux clients 
de profiter d’un petit patio d’agrément, où est aménagée une 
fontaine et sur lequel s’ouvre un salon2.

Cette salle, de plan carré irrégulier, est couverte par une coupole 
d’une hauteur de 10.20 m soutenue par quatre colonnes. Le 
comptoir du gérant ou hammāmji (4) se situe à droite de l’entrée 
au mahres et permet à ce dernier de contrôler, recevoir les clients 
du hammām et encaisser leur droit d’entrée, tout en consignant 

1 -  LETAIEF, Sana, Les Hammams de la Médina de Tunis, Éditions Nirvana, Tunis, 2023, 
p. 191.
2 -  Propos recueillis auprès du propriétaire et héritier du hammam M. Mohamed Ali 
Bakir.

leurs objets précieux qu’il leur remettra à leur sortie des bains. 
Cet espace de convergeance fait typologiquement office de cour 
couverte. De larges banquettes de maçonnerie longent les murs 
de  l’espace du mahres, ainsi qu’au niveau de la mezzanine de ce 
même espace, permettant l’accueil de davantage de clients.

Deux salles de repos ou maksūras (5) s’ouvrent sur la salle de 
déshabillage, et sont aussi dévolues au déshabillage des clients 
les plus pudiques, moyennant paiement de supplément. Faisant 
transition vers l’espace humide, la salle des latrines (6) est suivie 
d’un vestibule d’échange (7) permettant de changer sa tenue de 
bain humide et éviter tout refroidissement à la sortie. Vient ensuite 
la salle fraîche ou bīt el-bāred (8) salle rectangulaire, couverte 
d’une voûte en berceau, et augmentée de 4 cabines ou matharas. 
Cette salle est suivie par la salle de lavage ou bīt el-ghasīl (9), de 
plan rectangulaire et couverte d’une coupole perforée de hublots 
vitrés. C’est en cette pièce qu’a lieu l’essentiel du lavage, puisque 
le client, allongé sur les banquettes maçonnées en périphérie de 
l’espace ou sur l’estrade centrale, est massé et frotté avec un gant 
de crins par le masseur ou tayyāb. La coupole est flanquée de 
deux voûtes en berceau de part et d’autre, le tout étant supporté 
par une série de huit piliers massifs. 

En fin d’enfilade se présente la salle chaude ou bīt el-skhoūn 
(10), de plan rectangulaire et couverte d’une voûte en berceau 
surbaissée. Face à l’entrée, se trouve la nhasa, la chaudière de 
cuivre (11), encastrée dans un fin mur de maçonnerie et dont 
le foyer, brûlant dans une annexe de l’autre côté du mur, est 
alimenté par le frenkī. L’eau bouillante sortant de la chaudière 
et chauffant l’espace, alimente un bassin à droite de l’entrée, 
accessible par trois marches, fournissant l’eau chaude nécéssaire 
aux différents lavages. Cette salle chaude est la salle de sudation, 
étape nécessaire avant d’entreprendre le gommage dans la salle 
de lavage.

Les hammāms - Hammām el-Tammārīn



75

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

1

2

3

4

5

5

6 7

8

9 10 11

Vers jardin &
salon

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

Plan du rez-de-chaussée

Coupe longitudinale

Hammām el-Tammārīn



76



77

Salle de lavage ou bīt el-ghasīl de hammām el-Tammārīn, couverte 
d'une coupole perforée de hublots. En avant-plan, l'estrade centrale 
de lavage et au fond, 4 matharas, cabines de lavage privatives.

Vue du portique de l'ancien patio d'agrément aménagé en jardin par 
les propriétaires du temps du fonctionnement du hammām.



78

« Les maisons, construites en pierres ou en briques, sont peu élevées et n'ont ordinairement qu’un étage : elles sont si rapprochées que 
l’on pourrait facilement passer de l’une à l’autre, et parcourir ainsi un quartier de la ville. Chacune d’elles est de forme carrée. Dans le 
centre, est une cour de même figure, ouverte par le haut est entouré d’un cloître, soutenu sur des piliers ou sur des colonnes : il ressemble 
beaucoup à celui des couvents. Les appartements sont placés dans le contour. Dès que les fortes chaleurs se font sentir, on déploie au-
dessus de la cour, une large pièce de toile pour arrêter les rayons du soleil. L’escalier si tu es au-dedans, proche de l’entrée ouvert non 
des angles, abouti au premier étage à une galerie qui fait le tour de la maison, au-dessus du cloître. Les appartements qui sont disposés 
comme autour de la cour. Un second escalier Selim de la galerie jusqu’au sommet de l’édifice, dont la terrasse est entourée d’un parapet 
assez bas. En été, les habitants montent, vers le soleil couchant, sur ces terrasses pour y chercher la fraîcheur, pour y jouir de la beauté 
du ciel et du spectacle de la campagne. »1

Le tissu urbain de la médina de Tunis est essentiellement composé de maisons, de dimensions variées mais formant la trame fondamentale 
de cette cité que montre le plan ci-contre que cela soit au niveau de la médina centrale et davantage dans les faubourgs qui sont à vocation 
quasiment résidentielle. 
Ces maisons se situent tantôt le long des différentes rues, réseaux irriguant la médina, tantôt dans des impasses au statut semi-privé, 
auxquelles n’accèdent que les habitants des maisons ouvrant dessus. 

On localise les grandes demeures ou palais principalement dans la médina centrale du côté ouest, qu’on appelle « les quartiers hauts » - à 
juste titre- étant ainsi en amont de l’humidité de la lagune et des pestilences des égouts à ciel ouvert s’y déversant.

Les cellules domestiques de la médina centrale semblent globalement plus larges que celles des faubourgs, ce qui pourrait s’expliquer 
par l’ancienneté des parcelles, l’aisance financière des propriétaires… Il est à rappeler que les faubourgs hébergeaient généralement des 
populations de condition assez modeste.

Toutes les maisons comprennent une cour intérieure ou patio, sur lequel s’ouvrent les espaces principaux, et qui représente la source 
d’air et de lumière principale, ainsi que le plus grand espace de réunion de la maisonnée. C’est à travers cet espace que la circulation est 
gérée, que cela soit avec une galerie périphérique ou pas, servant de tampon entre l’intérieur et l’extérieur.

Ces cours sont construites sur des citernes d’eau permettant le stockage des eaux de pluie récoltées depuis la cour et les terrasses et qui 
les approvisionnent au moyen de gouttières aux angles du patio. On y puise donc quotidiennement l’eau pour le nettoyage de la maison. 
Dans certaines maisons, un puits permet l’approvisionnement en eau potable tandis que le reste des habitations se servent dans les 
fontaines publiques.

1 -  DESFONTAINES, René L., Voyages dans les Régences de Tunis et d’Alger, Editions Dureau de La Malle, Paris, 1838, t. II, p. 11-12.

Les dārs



79

Plan de Tunis - repérage des dārs

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 50 200 m

Echelle: 1/5000

100



80

Dar Anoūn se situe au 38 rue du Pacha et remonterait au XVIIe 
siècle. Elle appartenait à la famille Bornaz, d’origine turque, et 
dont de nombreux membres étaient secrétaires auprès de la cour 
du dey puis du bey. La maison devient par la suite propriété de la 
famille Anoūn, famille d’ascendance chérifienne1, parfumeurs à 
Souk el-Attārīn2. 
Elle abrite depuis 2012, la maison d’hôtes Dar Ben-Gacem.

On accède à la maison par une porte en arc outrepassé, dont 
l’encadrement extérieur est fait de pierre kedhāl finement sculptée 
de motifs floraux. La première pièce est la drība (1) qui fait office 
de premier vestibule d’accueil, et qui dessert la sqīfa (2) dans son 
prolongement, ainsi que les escaliers menant à l’appartement des 
invités (3).
La sqīfa (2), coudée, mène au patio (4) tout en le préservant, et 
avec lui, l’intimité de la maison, des regards indiscrets une fois 
la porte de la drība ouverte sur la rue. Une fois cette succession 
de filtres franchie, le patio s’offre à nous, flanqué de galeries 
sur seulement deux de ses côtés, celui de l’entrée et celui d’en-
face (5). Ces galeries, supportées chacune par deux arcs en plein 
cintre montés sur des colonnes en kedhāl, donnent accès aux deux 
chambres d’apparat de la demeure (6). Leur plan est en forme 
de T, avec un enfoncement central (a), le qbū, faisant office de 
salon, et une ou deux pièces attenantes, les maqsūras (b) rendant 
sa forme rectangulaire à l’ensemble. De part et d’autre de la porte 
d’accès aux chambres se trouvent de hautes fenêtres offrant air 
frais et lumière naturelle aux chambres. Aux deux extrémités de 
la chambre se trouvent symétriquement deux lits, ou dokkāna (c). 
Sur les deux autres côtés donnent deux chambres simples de plan 
rectangulaire (7) et les communs composés d’une cuisine et de 

1 -  On retrouve le nom Anoūn dans les registres des chérifs (descendants du prophète 
Mohamed) de la ville de Tunis.
2 -  Propos recueillis auprès du Pr. Houssem Chachia, Université de Tunis.

latrines (8). Des escaliers menant à l’étage (9) se situent à côté de 
l’accès au patio depuis la sqīfa. Une citerne d’eau ou mājel prend 
place sous la cour et couvre une partie des besoins de la maison. 
On y accède par une margelle sous la galerie (10).

Le premier étage se compose d’une zone faisant suite à l’unité 
domestique du bas, et d’une autre, celle des invités. Cet 
appartement des invités est indépendamment accessible depuis 
la drība (3) et se compose d’une sqīfa (11) faisant aussi office de 
zone tampon avec l’espace domestique principal, dont le couloir 
débouche sur une petite cour (12) desservant trois chambres (13), 
une cuisine et des latrines (14). L’appartement est donc autonome 
en air et lumière sans donner sur le patio principal de la maison et 
préservant ainsi l’intimité des habitants.

Quant aux escaliers montant depuis le patio, ils débouchent sur 
un palier distribuant une chambre (15), une cuisine et des latrines 
(16) et les galeries (17) donnant sur le patio principal. Une 
chambre en T comportant un qbū (a) et une maqsūra (b) s’ouvre 
dessus. L’on comprend aisément cet attachement à l’intimité de la 
vie domestique en cloisonnant de la sorte les invités qui peuvent 
être des étrangers, clients,… mais aussi de proches parents et 
dans ce cas la porte entre les escaliers des invités et la galerie de 
l’étage est ouverte (18).

Toujours, la cour demeure l’élément central organisant le plan 
de tout le bâtiment et assurant ce rôle de centre névralgique, 
en garantissant un apport suffisant d’air et de lumière tout en 
assurant l’intimité de la vie domestique. 

Les dārs - Dār Anoūn



81
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

1

2

2

3

4

5

5

6

6

a

a

b

b

b
c

c

cc

7

78

9

10

11

12

13

13

13

14

15

16

17

17

17
18

ba

0 2 10 m

Echelle: 1/300

4

Plan du rez-de-chaussée

Coupe longitudinale

Plan de l'étage

Dār Anoūn

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

1

2

2

3

4

5

5

6

6

a

a

b

b

b
c

c

cc

7

78

9

10

11

12

13

13

13

14

15

16

17

17

17
18

ba

0 2 10 m

Echelle: 1/300

4

Plan du rez-de-chaussée

Coupe longitudinale

Plan de l'étage

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

1

2

2

3

4

5

5

6

6

a

a

b

b

b
c

c

cc

7

78

9

10

11

12

13

13

13

14

15

16

17

17

17
18

ba

0 2 10 m

Echelle: 1/300

4

Plan du rez-de-chaussée

Coupe longitudinale

Plan de l'étage



82



83

Vue de la galerie du premier étage de Dar Anoūn depuis le rez-de-chaussée.
Un bougainvillier vient apporter une touche de verdure au patio de la maison.

Portique du rez-de-chaussée, desservant les chambres. Au fond, la niche de puisage de 
l'eau du puits.



84

GSPublisherVersion 1996.42.45.100
GSEducationalVersion

0 5 10 m

Echelle: 1/500

1. Mosquée Zitouna

2. Dār Anoūn

3. Fondouk el-Attārīn

4. Medersa el-Chammāiya

5. Souk el-Attārīn

6. Qishlet el-Attārīn

7. Hammām el-Tammārīn

1

GSPublisherVersion 1996.42.45.100
GSEducationalVersion

0 5 10 m

Echelle: 1/500

1. Mosquée Zitouna

2. Dār Anoūn

3. Fondouk el-Attārīn

4. Medersa el-Chammāiya

5. Souk el-Attārīn

6. Qishlet el-Attārīn

7. Hammām el-Tammārīn

1

Comparaison typologique



85

GSPublisherVersion 1996.42.45.100
GSEducationalVersion

2 3 4

5

6

7



86

La mosquée Zitouna (1) et ses environs. On distingue à l'est la caserne d'el-Attārīn (2), souk el-Attārīn (3) qui longe la 
façace nord de la Zitouna et la medersa el-Chammāiya (4) au nord de la caserne et du souk.
Au sud de la mosquée, se succèdent medresat el-nakhla (5), la medersa el-Bāchīa (6) puis la medersa el-Slīmānīa (7).

1

2

3

4
5

6

7



87

Les différents types d’édifices parcourus précédemment nous 
montrent que malgré la diversité de leurs fonctions, nous arrivons 
à lire une certaine cohérence entre leurs différentes typologies 
permettant d’établir des parentés et de supposer un principe 
générateur, issu d’une architecture ancestrale commune. 
En effet, l’édifice le plus ancien présent dans cette collection est 
la mosquée Zitouna remontant au IVe siècle comporte une cour 
attenante à la salle de prière, et aux dimensions proches, entourée 
d’un péristyle et sous laquelle sont aménagées des citernes pour la 
récolte des eaux pluviales. Nous retrouvons aussi ce même principe 
de cour, entourée d’un péristyle dans la medersa, le fondouk, et la 
maison. 
Ces trois derniers éléments sont constitués en effet d’une cour 
centrale autour de laquelle s’organisent un ensemble de cellules, 
avec une certaine modularité dans leurs dimensions, que l’on 
retrouve aussi dans le souk qui, de plan linéaire ne comporte pas 
de cour mais suit le tracé des rues et vient entourer des édifices 
comme des medersas, des mosquées ou des fondouks. 

Le hammām quant à lui comporte un espace distributif central de 
plan carré, comportant des galeries latérales, et auquel l’on accède 
après avoir franchi vestibules et couloirs coudés. 
Ce même principe de filtres d’accès, nous le trouvons pour 
la medersa où l’entrée se fait au moyen d’une chicane et le 
fondouk, plus public, au moyen d’un simple vestibule droit, sans 
préoccupation particulière de dissimuler ce qui s’y passe. 
C’est dans l’architecture domestique que cette notion de filtre 
est la plus aboutie et on le lit aisément dans le plan de la maison 
bourgeoise étudiée où une succession de vestibules, augmentée 
d’un coude, mène au patio, cœur de la maison et de la vie familiale 
dont on se garde d’en dévoiler l’intimité.

Comme il sera développé plus tard, le patio semble être le noyau 
de base de la constitution et de l’organisation de tous les bâtiments 
et monuments de la médina. Le plus souvent à ciel ouvert, afin de 
pourvoir à l’apport d’air et de lumière à l’ensemble des pièces qui 
l’entourent, il peut, en certains cas être couvert et posséder ainsi 
seulement une fonction distributive de l’espace.

L’étude de ces différents objets architecturaux, composantes du 
tissu urbain de la médina de Tunis, et leur position dans la ville 
permet aussi de classifier certains en éléments de rassemblement et 
d’autres en éléments de dissémination1. En effet, dans la première 
catégorie nous trouvons les mosquées à prône, les medersas ainsi 
que souks, qui sont des pôles urbains de rassemblement, et offerts à 
l’usage de toute la ville. La seconde catégorie quant à elle concerne 
premièrement les maisons, lieux de dissémination par excellence à 
l’échelle de la société, refermées sur elles-mêmes et caractérisées 
par une importante attention à l’intimité. Hammāms et oratoires de 
quartiers, les mesjeds, entrent aussi dans cette catégorie de par leur 
fonction et l’échelle de leur usage. Ils sont présents dans chaque 
quartier et participent à son autonomie vis-à-vis du reste de la ville.

De ces différentes observations, l’on déduit la quasi omniprésence 
du patio dans l’architecture des différents bâtiments de la médina 
de Tunis, que cela soit dans la grande mosquée de la ville ou dans 
une petite maison bourgeoise. Le rôle qu’il semble jouer dans 
l’émergence du tissu urbain tunisois tel que nous le connaissons 
aujourd’hui semble être de premier ordre et crucial.

1 -  SANTELLI, Serge, Atlas des médinas tunisiennes, Institut parisien architecture 
urbanisme société (IPRAUS), Ecole d’Architecture de Paris-Belleville, Paris, 1992, p. 35.

Observations et synthèse



88



89

«  Chaque ville a son architecture particulière, qui dépend des 
connaissances et des compétences de ses habitants, de leur 
fortune, et du climat. Tout cela diffère de ville en ville. Les uns ont 
des palais et de vastes constructions avec plusieurs corps de logis 
et de nombreuses pièces, pour y installer leurs nombreux enfants, 
serviteurs, alliés et clients. Leurs murs sont en pierres liées à la 
chaux, revêtus de plâtre et couverts de peinture, et l’intérieur 
est entièrement meublé et décoré. De cette façon, ils montrent 
l’importance qu’ils attachent à leur demeure. De plus, ils ont des 
caves et des celliers pour leurs approvisionnements et des écuries 
pour leurs chevaux, s’ils sont des gens d’épée, avec de nombreux 
hôtes et clients. »

Ibn Khaldūn, Les Prolégomènes, 13771

1 -  IBN KHALDŪN, Discours sur l’histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de 
l’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus, 
2020, p. 640.

IV - Le DAR, composante 
principale de la ville de Tunis



90

« Cette persistance de la tradition antique dans l’architecture 
domestique est d’autant plus remarquable qu’elle s’oppose […], 
à sa disparition dans le domaine de l’architecture publique ».1

Dār est le terme arabe pour désigner la maison, l’espace domestique. 
Il indique aussi le fait d’entourer et enclore.
La maison tunisoise, et plus généralement maghrébine, devrait son 
modèle ancestral à la maison gréco-romaine et celle de Samarra-
Fustat2.Nous devons notamment aux travaux de Jacques Revault, 
l’établissement de cette filiation, à travers la similitude voire la 
survivance de nombre de principes constructifs et d’éléments 
architecturaux et typologiques.
Il est même possible de faire remonter ces origines plus loin, à la 
maison sumérienne, dont les plans tracés sur des tablettes d'argile 
partagent une grande similitude avec les plans des maisons de la 
médina de Tunis. 

v

1 -  PICARD, Gilbert-Charles, La civilisation de l’Afrique Romaine, Paris, 1959, p. 217.
2 -  BLILI TEMIME, Leïla, Histoire de familles - Mariages, répudiations et vie 
quotidienne à Tunis, 1875-1930, Tunis, Script, 1999, p. 148.

D’un point de vue archéologique, on retrouve en Tunisie, dans 
la région de Kerkouane, au nord-est du pays, dans la presqu’île 
du Cap Bon des maisons de colons Grecs de Sicile remontant au 
IVe siècle av. J.-C. Ces résidences organisées autour d’une cour 
à laquelle l’on accède depuis la rue par un couloir, tantôt droit 
tantôt coudé, trouvent un accueil favorable chez les puniques qui 
se l’approprient et que les Romains font perdurer et évoluer après 
la prise de Carthage.
Dans la maison gréco-romaine, une grande importance est 
accordée à la régularité du tracé de la cour (entourée d’un péristyle, 
ancêtre du bortāl3) et des pièces ouvrant dessus, au détriment des 
dépendances qui elles, espaces servants, absorbent les potentielles 
irrégularités de la parcelle4. Tel sera aussi le cas ultérieurement 
pour les maisons de Tunis comme nous le verrons plus loin.
Dans la maison de Samarra (IXe siècle), dans l’actuel Irak, toutes 
les pièces s’organisent autour de la cour intérieure (entourée d’un 
péristyle) au fond de laquelle se situe la pièce la plus importante, 
dont le plan en forme de T inversé, flanqué de deux petites pièces 
rendant à l’ensemble un plan rectangulaire, nous évoque le plan de 
la chambre en T de la médina de Tunis, bīt bel qbū wel mqāser5. 

Le défoncement correspondant au qbū tunisois semble être une 
réminiscence de l’iwān si présent en Orient. Flanqué de part et 
d’autre de mqāser, et précédé d’un espace transversal assez large et 
peu profond, l’ensemble forme ainsi l’unité typique de la demeure 
tunisoise aisée. On retrouve aussi cette configuration spatiale en 
Irak, dans les cours annexes du palais d’Ukhaidir (VIIIe siècle), 
avec une organisation fort similaire à celle des maisons de Tunis.

3 -  Terme désignant la galerie à colonnes des maisons de la médina de Tunis
4 -  REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Paris, Éditions 
CNRS, 1967, p. 44 - 45.i
5 -  ibid, p. 47.

Aux origines de la maison tunsoise

Tablette sumérienne en argile présentant le plan d'une maison à patio à Umma.



91

La maison de Fustat, (Xe siècle), dans l’actuelle Egypte, est assez 
similaire à celle de Samarra, en termes de principes d’organisation 
spatiale avec une nette division entre les espaces dévolus à la 
réception, espaces servis, et les communs, espaces servants. Cette 
hiérarchie se lit dans la régularité du tracé du plan de la maison, 
privilégiant le servant au détriment du servi. Dans cette maison, le 
grand iwān au fond de la cour, opposé à l’entrée, constitue la pièce 
d’apparat de la demeure, et nous rappelle aisément la position des 
salons de réception dans les demeures tunisoises qui sont toujours 
situés au fond de la cour de la maison. On parlera de bīt rās eddar 
(pièce de tête de la maison)1.

1 -  REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Paris, 
Éditions CNRS, 1967, p. 49.

L’influence de la maison de Fustat au Xe siècle est telle, que les 
fouilles du site de Sabra el-Mansourīa, non-loin de Kairouan, ont 
démontré de fortes similitudes dans l’architecture domestique de 
ces deux villes. On y relève notamment la présence d’une chambre 
large et peu profonde avec à chacune de ses extrémités un arc, 
donnant aux deux bouts de la pièce, des dimensions plus réduites, 
abritant les lits2. Il n’est pas rare de retrouver cette chambre, aux 
extrémités marquées d’arcs, dans les maisons de la médina de 
Tunis des siècles plus tard.

Toute maison de la médina de Tunis ou dār, s’organise autour d’un 
ou plusieurs patios (en fonction de la dimension de la demeure), 
sur lequel prennent jour les différentes pièces. Pour le cas d’une 
maison d’artisan (classe moyenne) ; on accède au patio à travers 
un vestibule ou sqīfa, en chicane, préservant l’intérieur de tout 
regard étranger indiscret lors de l’ouverture de la porte de la 
maison. Au fond de la cour se trouve la pièce principale, bīt bel 
qbū wel mqāser, sur les autres côtés prennent place deux autres 
chambres bīt, au plan rectangulaire longeant les côtés de la cour, 
une cuisine, matbkha ainsi qu’une pièce pour les provisions bīt el-
mūna. Les maisons de familles plus aisées sont de proportions plus 
importantes, pouvant même compter plusieurs patios, compte tenu 
de l’étendue de la demeure et de la vitalité du patio dans l’apport 
d’air et de lumière, les matériaux de construction employés peuvent 
aussi différer, de l’usage de dallages en pierre calcaire, on passe 
à des revêtements en marbre. De même pour les encadrements de 
portes, l’usage de céramiques pariétales et de stucs ciselés pour 
habiller les murs, les bois peints des plafonds. Tous ces agréments 
dépendent de l’aisance financière des maîtres des lieux.

2 -  MARÇAIS, Georges, Salle, Antisalle, Annales de l’Institut d’Etudes Orientales, 
Alger, 1952, p. 287.

Plan du palais d'Ukhaidir (VIIIe siècle), non loin de Kerbala en Irak.



92



93

Le choix du site d’implantation de sa maison demeure en soi un 
privilège que seuls les habitants jouissant d’une certaine aisance 
financière peuvent se permettre. Il peut s’agir de l’acquisition d’un 
terrain ou jardin, ou d’une ancienne maison qui sera remaniée ou 
démolie pour laisser place à la nouvelle construction.
Les maisons sont vendues aux enchères, le vendredi, devant la 
grande mosquée Zitouna.
Les plus fortunés privilégient les quartiers hauts, à l’ouest, pour 
des raisons de qualité de terrain (puisque le sol y est plutôt rocheux 
tandis qu’il est vaseux plus bas), de salubrité (ne pas oublier les 
égouts à ciel ouvert se déversant, en aval, dans la lagune), de pureté 
d’air, de proximité avec le centre du pouvoir de la Kasbah, … 
Un autre critère entre souvent en compte, et pas des moindres  : 
l’approvisionnement en eau. 
En effet, il n’est pas rare qu’une maison soit acquise pour la qualité 
de sa ou ses citernes ou mājel, ou de son puits, pour ensuite être 
transformée ou reconstruite tout en préservant les éléments liés à 
l’approvisionnement en eau1.

Pour la construction d’une maison bourgeoise, le commanditaire 
ou moūla el-dār fait appel à l’un des amīn el-naqqācha, chef 
de la corporation des tailleurs de pierre, qui assurera la fonction 
d’architecte et de maître d’œuvre. Il lui fait part de sa volonté et 
des besoins, prenant exemple et inspiration sur des constructions 
antérieures. Même si le modèle global de la maison est convenu et 
connu de tous, certains détails ou principes différents peuvent être 
exigés par le maître d’ouvrage.
Un plan, mithēl, est dessiné sur papier lorsqu’il s’agit du projet 
d’une grande demeure, tandis qu’un simple tracé au sol suffit 
pour des maisons plus modestes. Une fois le plan validé, le maître 

1 -  REVAULT, Jacques, L’Habitation Tunisoise. Pierre, marbre et fer dans la 
construction et le décor, Paris, Éditions CNRS, 1978, p. 51.

d’œuvre se charge de faire appel aux différents corps de métiers, 
organisés en corporations, nécessaires au chantier en s’adressant 
à leurs amīns respectifs, qui devront dresser les devis concernant 
leur partie du travail et commander les matériaux. Ainsi, 
terrassiers, maçons, ferronniers, menuisiers et peintres préparaient 
leurs équipes et engageaient de la main d’œuvre en fonction de 
l’ampleur des travaux attendus2. 
S’il n’y a pas de puits sur la parcelle, le premier intervenant est le 
maître puisatier, el-bayār, homme d’un certain âge, respecté de 
tous et fort de son expérience, sait désigner le lieu le plus adéquat 
ainsi que la profondeur du puits. Depuis la surface, il supervise 
minutieusement ses ouvriers sous terre jusqu’à ce que la nappe 
phréatique soit atteinte. Ainsi le puits répondra aux importants 
besoins en eau du chantier, puis de la maison3.

L’acte inaugural de la construction de la maison est celui du tracé 
du patio principal, de plan carré, sur la parcelle. Son emplacement 
dépend de celui du puits et de la citerne (si citerne existante), qui 
doivent y trouver place. 
Quant à son orientation, elle prend en compte celle des futures 
pièces qui ouvriront dessus et notamment la pièce principale, bīt 
rās el-dār, dont l’orientation idéale est sud-est, ce que confirment 
les études comparatives menées dans plusieurs grandes demeures 
de la médina de Tunis4.
Une excavation de toute l’emprise de la maison est effectuée, sur 
une profondeur d’environ 2m, au fond de laquelle les tranchées de 
fondations des murs sont creusées. 

2 -  ibid. p. 48.
3 -  ibid. p. 51.
4 -  KAROUI, Hind, « Pratiques ambiantales au quotidien dans la grande demeure de 
la médina de Tunis », in Al-Sabîl : Revue d’Histoire, d’Archéologie et d’Architecture 
Maghrébines, n°3, Tunis, 2017, p. 5.

Le chantier de la maison tunisoise



94

Des actes expiatoires, relevant de croyances et de traditions 
locales, sont entrepris afin d’apporter bénédiction et protection sur 
les futurs habitants. 
On peut mentionner la récitation de versets coraniques lors 
de la construction des fondations, le sacrifice d’un mouton à 
l’emplacement de la future porte d’entrée (pratique toujours 
actuelle), dispersion de sel et de petites amulettes en argent 
comportant des versets coraniques dans le tout venant des murs 
périphériques, …
C’est lorsque cette excavation a lieu qu’est construite la citerne de 
collecte des eaux pluviales, el-mājel. Une maison peut en compter 
plusieurs en fonction de l’importance de l’ensemble domestique. Il 
en va de même pour les caves, el-dāmūs. Le sujet sera développé 
plus loin.
Une fois les fondations posées, les maçons, el-bannāyas, succèdent 
aux terrassiers et montent les murs et les voûtes couvrant citernes 
et caves, remblaient les interstices et entament la construction 
des murs du rez-de-chaussée qui émergent de terre. Ce sont des 
murs en pierre de soixante à quatre-vingt centimètres d’épaisseur 
et constitués sur leurs deux faces extérieures de pierres taillées, 
et remplis de pierres plus irrégulières liées au mortier à base de 
chaux et de sable que l’on aura soigneusement préparé et gâché 
plusieurs mois à l’avance afin que la maturation améliore sa 
qualité1. Des briques sont mises en œuvre pour la construction des 
arcs, chaînages des murs, voûtes et encadrements de portes ainsi 
que la construction des murs des étages. Le bois, de genévrier ou 
de pin, est incrusté dans la maçonnerie afin de récupérer les efforts 
de traction. Il est aussi mis en œuvre pour les ouvertures, afin de 
supporter les linteaux.
Sont montés en même temps que les murs du rez-de-chaussée, les 

1 -  REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Paris, 
Éditions CNRS, 1967, p. 55.

Plancher sur solives:
1) Solives, 2) Planches, 3) Mortier de chaux, baghli, 4) Gravier, 5) Mortier de chaux, 
baghli, 6) Tout-venant, 7) Mortier de chaux, baghli, 8) Badigeon de chaux

différents péristyles ou bortāls, autour du patio. Leur couverture 
reposera sur des arcs dont les claveaux, en marbre, en pierre ou en 
briques sont soutenus par des colonnes, swārī, du même matériau. 
Marbre de Carrare, ou pierre calcaire locale, kedhāl, seront mis 
en œuvre pour les encadrements des ouvertures, les marches des 
escaliers et le revêtement des sols.
Une fois les murs finis, la couverture des pièces est assurée tantôt 
par des voûtes (en berceau ou d’arêtes), tantôt par des planchers 
horizontaux soutenus par des solives, souvent en bois de cèdre 
ou en mélèze, et dont la composition est détaillée ci-dessous. 
L’incorporation de jarres vides permettait d’alléger le plancher et 
d’offrir une certaine inertie thermique. De plus, cela permettait 
la captation de l’excès d’humidité dans la dalle, et éviter son 
infiltration dans la pièce du dessous. L’étanchéité des toits en 
terrasses est assurée par un badigeonnage annuel à la chaux, 
comblant tous les interstices susceptibles d’infiltrer l’eau2.

2 -  REVAULT, Jacques, op. cit., p. 59.



95

Les murs sont revêtus, dans les espaces les plus nobles, de plaques 
de marbre ou de carreaux de faïence provenant des ateliers de 
Qallaline (au nord-est de la ville), puis d’Italie et d’Espagne à partir 
du début du XIXe siècle. Des stucs finement ciselés, naqsh hadīda, 
viennent habiller les parties supérieures. Les murs des communs 
sont quant à eux simplement badigeonnés à la chaux. 
Au fil de l’évolution du chantier, se succèdent les différents corps 
de métiers. Ainsi, ferronniers, menuisiers, peintres, font preuve 
de créativité et de savoir-faire afin de répondre aux demandes du 
commanditaire… 

La maison finie, mobilier et tentures sont installés. Un groupe de 
cheikhs est invité à venir psalmodier des versets du Coran et réciter 
des bénédictions avant l’installation des habitants.
Par la suite, au gré de l’évolution de la famille et des modes 
architecturales, la maison fera l’objet de remaniements, 
d’agrandissements, parfois même de fusion avec une maison 
contiguë.

L'architecture domestique de la médina de Tunis se décompose 
en quatre catégories distinctes à savoir la maison commune, 
la maison bourgeoise, la grande demeure et le palais qui seront 
respectivement traités dans les pages suivantes.

Vue d'un angle patio de Dār Hammoūda Pacha. À droite, la niche de puisage de l'eau depuis 
la citerne sous le patio, sous le portique, l'escalier menant au premier étage.



96

4, rue Sidi El-Benna
Médina de Tunis, Tunisie
Emprise au sol :185 m2

Dār Belhaouane, aussi appelée Dār Ternāne, est un exemple de la 
maison que pouvait occuper la famille d’un artisan de la ville de 
Tunis. La maison commune par excellence. Après avoir franchi 
une porte simple en bois encadrée de pierre, deux vestibules, 
sqīfas, en chicane, conduisent vers la cour de la maison. Une petite 
pièce attenante au premier vestibule fait office d’espace d’accueil, 
tandis que le deuxième vestibule donne accès, à gauche, à l’escalier 
vers les terrasses, et à droite, au patio, wūst el-dār1. Ce dernier, de 
forme trapézoïdale irrégulière, est dallé de pierre calcaire kedhāl, 
aussi utilisée pour l’encadrement des portes et fenêtres. Des niches 
à fond plat sont aménagées dans les murs, avec en leur bas des 
banquettes ainsi que la trappe d’accès pour la citerne d’eau située 
sous le patio.
Trois chambres de plan rectangulaire donnent sur le patio, ainsi 
qu’une pièce à provisions de plan trapézoïdal et la cuisine qui lui 
fait face. Parmi ces trois chambres, deux d’entre elles comportent 
une niche médiane correspondant à une arcature évoquant le qbū. 
L’ensemble des pièces est, tout comme la cour, blanchi à la chaux, 
sans autre forme d’ornement.
La cuisine, au sud-est, comprend en son sein les latrines se déversant 
dans une fosse ainsi que le puits et diverses niches faisant office 
de placards de rangement des ustensiles et provisions. Un plan 
de travail en maçonnerie, dukkāna, vient accueillir les braséros 
d’argile, kanūns, servant à la cuisson des plats.
Aussi modeste soit la demeure, le patio peut être un lieu 
d’agrément, celui de Dār El-Ternāne étant planté d’un oranger 

1 -  REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions 
CNRS, Paris, 1967, p. 300.

et d’un cognassier. Il joue néanmoins son rôle essentiel de cœur 
de l’espace domestique, qui pour de plus grandes maisons peut 
se multiplier afin de répondre aux besoins essentiels d’air et de 
lumière. Mono nucléaire ou polynucléaire, le patio organise et 
régit le plan de l’espace bâti.

La maison commune : Dār Belhaouane

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

1. Vestibule, drība ou sqīfa
2. Patio
3. Chambre, bīt
4. Chambre de provisions, bīt el-mūna
5. Cuisine, matbkha
6. Cabinet d'accueil, bīt el-sqīfa

Légendes:

4

1

2

1

3

3

3
5

6 3

Plan du rez-de-chaussée

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

1. Vestibule, drība ou sqīfa
2. Patio
3. Chambre, bīt
4. Chambre de provisions, bīt el-mūna
5. Cuisine, matbkha
6. Cabinet d'accueil, bīt el-sqīfa

Légendes:

4

1

2

1

3

3

3
5

6 3

Plan du rez-de-chaussée

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

1. Vestibule, drība ou sqīfa
2. Patio
3. Chambre, bīt
4. Chambre de provisions, bīt el-mūna
5. Cuisine, matbkha
6. Cabinet d'accueil, bīt el-sqīfa

Légendes:

4

1

2

1

3

3

3
5

6 3

Plan du rez-de-chaussée

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

1. Vestibule, drība ou sqīfa
2. Patio
3. Chambre, bīt
4. Chambre de provisions, bīt el-mūna
5. Cuisine, matbkha
6. Cabinet d'accueil, bīt el-sqīfa

Légendes:

4

1

2

1

3

3

3
5

6 3

Plan du rez-de-chaussée



97

Faute d'accès à Dār Belhaouane, nous exposons les photos d'une maison de même catégorie, 
située dans le quartier de Bāb Souiqa. Son entrée se trouve au fond d'une impasse.

Vue du patio de la maison. À droite, l'accès depuis le vestibule,sqīfa, à gauche, niche d'accès 
à la citerne.



98

5, rue Djemaa Ghorbel
Médina de Tunis, Tunisie
Emprise au sol : 358 m2

Située dans l’hyper-centre de la médina de Tunis, non loin de 
la mosquée Zitouna, Dār Hababou, construite au XVIIe siècle, 
est acquise en 1714 par Hamouda Hababou et restera dans sa 
descendance sur neuf générations1. On accède à la maison par 
une porte en arc outrepassé encadrée de pierre calcaire sculptée. 
L’entrée se fait à travers un premier vestibule, drība, suivi de 
deux autres vestibules successifs, sqīfas, en chicane, qui donnent 
débouchent sur le patio. À droite dans la drība prend place une 
pièce faisant office de bureau ou de salon de veillées, bīt el-sahra 
et à gauche se trouve l’entrepôt de la maison, makhzen dévolu 
au stockage des provisions et éventuellement d’écurie pour les 
montures.

Le patio est entouré de quatre chambres de plan rectangulaire, 
d’une chambre en T avec son défoncement médian et ses deux 
maqsūras se trouvant à droite de son entrée. Une cuisine prend 
jour sur le patio sur le même mur que l’entrée et peut aussi accéder 
directement au makhzen où sont stockées les denrées alimentaires.
Un portique, bortāl, à trois arcs soutenus par des colonnes en pierre 
calcaire kedhāl est aménagé au fond du patio et surmonté à l’étage 
par une galerie à couverture plate soutenue par deux colonnes de 
la même pierre. Une balustrade en fer forgé relie les colonnes entre 
elles et fait office de garde-corps.

Les murs du patio et des pièces étaient initialement lambrissés de 
carreaux dont la dégradation avancée de la maison a eu raison, tout 
comme certains plafonds en bois peint.

1 -  Communication orale des propriétaires actuels.

L’accès à l’étage se fait depuis un escalier dans le deuxième 
vestibule qui débouche sur un palier donnant accès, à gauche, à 
un appartement des invités, alī el-dhiāf, dont la courette distribue 
deux pièces (avec fenêtres sur rue), et à droite à deux chambres 
dont l’une débouche sur la galerie supérieure sur laquelle prend 
jour une autre chambre.

Cette maison intègre le principe de séparation de l’étranger et 
du domestique puisqu’aucun contact n’est possible, les flux se 
séparant dans le vestibule, avant toute potentielle interaction.

La maison bourgeoise : Dār Hababou



99

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

1. Patio principal, a) portique, bortāl
2. Vestibule, drība ou sqīfa
3. Salon de veillée, bīt el-sahra
4. Entrepôts, makhzen
5. Cuisine, matbkha

6. Chambre, bīt
7. Chambre en T, bīt bel a) qbū wel b) mqāsser
8. Locaux annexes
9. Escaliers vers l'étage, drūj el-alī

Légendes:

12

3

4

4

5
6

8

2

2

5

6

6

6

7

7

b b
a

a

8

9

Plan du rez-de-chaussée



100

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

1. Vide patio principal, a) galerie, bortāl
2. Patio de l'aile des invités, wūst dār el-dhiāf
3. Chambre, bīt
4. Chambrette, maqsūra
5. Cuisine, matbkha

Légendes:

1
a

5

2
3 3

3

3

4

4

4

Plan de l'étage



101
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

FACADE EXISTANTE ECHELLE :
0 1 2 3

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

Coupe longitudinaleElévation de la façade principale

Façade et coupe

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

FACADE EXISTANTE ECHELLE :
0 1 2 3

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

Coupe longitudinaleElévation de la façade principale

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

FACADE EXISTANTE ECHELLE :
0 1 2 3

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

Coupe longitudinaleElévation de la façade principale



102

Vue du portique du patio de Dār Hababou, bortāl soutenant une galerie à l'étage.



103

Chambre ouvrant sur la galerie (dont le sol est effondré) de l'étage à Dār Hababou Chambre en T du rez-de-chaussée de Dār Hababou dont les 
plafonds sont partiellement effondrés.



104

9, impasse El-Tobjia
Médina de Tunis, Tunisie
Emprise au sol : 1075 m2

Dār El Haddād fait partie des plus anciennes grandes demeures 
de la ville et dont la fondation remonterait à la fin du XVIe siècle. 
Située dans la partie haute, à proximité de Bāb el-Menāra, cette 
maison prend place dans l’ancien quartier princier des Banū 
Khorassane.
L’accès à Dār El-Haddād se fait au moyen d’une impasse, zanqet 
el-Tobjīa (impasse des cannoniers), jadis fermée par des portes. 
De part et d’autre de l’entrée principale de la maison se trouvent 
les accès aux dépendances ainsi que, fait assez rare, aux deux 
mausolées de la maison. En effet, le site occupé fut jadis un 
cimetière, celui de la selsla, qui longeait les remparts de la ville 
de Bāb el-Djedīd à Bāb el-Benāt1. Le premier mausolée, est celui 
de deux savants religieux du XIIIe siècle, le suivant, accessible 
après avoir franchi les magasins à provisions de la demeure, les 
makhzens, est celui des fondateurs de la maison, la famille El-
Haddād, d’origine andalouse. Ces caveaux familiaux étaient 
construits attenants aux demeures et réservés à une certaine élite 
sociale. On parlera de tourba. 
Après trois vestibules disposés en chicane, on aboutit à la cour 
principale de la demeure, wust el-dār, entourée de portiques sur 
trois côtés et dont le quatrième est habillé de niches à fond plat, 
garnies de banquettes, reprenant la forme des arcs des portiques. 
Les colonnes en kedhāl à chapiteaux hafsides sont surhaussées 
d’impostes offrant davantage de légèreté et d’élancement aux arcs 
reposant dessus.

1 -  REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions 
CNRS, Paris, 1967, p. 171.

À l'étage, une galerie courant sur les quatre côtés est couverte d'une 
toiture plate montée sur solives et supportée par des colonnes en 
kedhāl. Une balustrade en bois tourné relie les colonnes entre elles 
et sert de garde-corps.
Contrairement à la typologie habituelle des grandes demeures, 
l’espace de service n’est pas séparé de l’habitation des maîtres, 
mais se répartit de part et d’autre de la salle d’apparat qui fait face 
à l’entrée. D’un côté se trouvait une salle voûtée servant de salle à 
provisions, et de l’autre, une salle contenant le puits donnait accès 
à la dwīria, une courette sur laquelle s’ouvraient la cuisine, les 
latrines, ainsi qu’un hammam chauffé au moyen d’une chaudière 
en cuivre, nhāsa, dont le foyer était alimenté de l’autre côté du 
mur, depuis la courette de la dwīria.
La plus grande salle du palais se trouve à l’ouest de l’étage. Elle 
présente un plan unique en son genre et comprend une salle à 
défoncement central flanquée de quatre chambrettes latérales. La 
chambrette nord abrite la seule cheminée d’influence ottomane 
connue dans la médina de Tunis. S’ouvrant sur un arc à lambrequins, 
elle est coiffée d’une hotte conique. 
Les plafonds en bois sculpté et peint, ainsi que les stucs finement 
ciselés, sont d’inspiration ottomane.
Le palais fut acquis par l’état en 1966, après une longue période 
d’abandon, et restauré par les services de l’Institut National du 
Patrimoine, rendant à ce joyau architectural son lustre d’antan2.

2 -  BINOUS, Jamila, in Musée sans frontières, Ifriqiya : Treize Siècles d’Art et 
d’Architecture En Tunisie, Edisud, Aix-en-Provence, Déméter, Tunis, 2000, p. 80.

La grande demeure : Dār El Haddād



105

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

1. Vestibule, drība ou sqīfa
2. Patio principal, wūst el-dār, a)
portique, bortāl
3. Chambre en T, bīt bel a) qbū
wel b) mqāsser
4. Entrepôts, makhzen
5. Mausolée, tourba
6. Hammām
7. Chambre, bīt
8. Patio des communs, wūst el-
dwīrya
9. Cuisine, matbkha
10. Ecuries
11. Locaux annexes
12. Ruelle privée

Légendes:
2

4

5

6 7

8

9

10

11

a

b

a

a

a

a

ab

b

b

b b

1

1

1

3

3

3

4

4

5

6

1

12

Plan du rez-de-chaussée



106

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

1. Vide sur patio
2. Galerie périphérique, bortāl
3. Chambre en T, bīt bel a) qbū wel b) mqāsser
4. Couloir, mjāz
5. Patio de l'étage des invités, wūst alī el-dhiāf

6. Salon, bīt diwānī
7. Chambre, bīt
8. Locaux annexes

Légendes:

2

7

8

4 a

3

5

1

2

2

2

3

3

a

a

b b

b

b

b

b

b b

b

6

Plan de l'étage et coupe sur le patio



107

Mausolée de Sidi Cherif, intégré à la maison lors de sa construction

Vue du patio de Dār El-Haddād, façade est à trois niches à fond plat garnies de banquettes 
en maçonnerie et ornée de stucs ciselés dans la partie haute.



108

24, rue du Tribunal
Médina de Tunis, Tunisie
Emprise au sol : 1795 m2

Le palais Dār Lasram fut construit au début du XIXe siècle par 
Hammouda Lasram, issu d’une riche famille de dignitaires de la 
cour du Bey de Tunis et grands propriétaires terriens. Il fut occupé 
par la famille jusqu’à sa vente à la commune de Tunis en 1964, qui 
en fera quatre ans plus tard le siège de l’Association de Sauvegarde 
de la Médina (ASM) qui le restaure et le réaménage.
Le palais s’organise en trois niveaux. Un rez-de-chaussée qui 
abrite les magasins, écuries et entrepôts, le makhzen, ainsi que 
les citernes et puits de la maison, qui semble-t-il soient antérieurs 
à sa construction. Il fait office de soubassement à la demeure et 
soutient le rez-supérieur qui comprend l’habitation principale de 
la famille ainsi que ses dépendances, et un étage dévolu à l’accueil 
des invités, indépendant de la maison principale. 
On accède à la maison principale par une grande porte en arc 
outrepassé, précédée d’un emmarchement latéral à la fois perron 
et marchepied pour les cavaliers1. Le premier vestibule, la drība, 
permettait l’accueil des étrangers par le maître de maison. Un 
salon à droite de l’entrée faisait office de salon de veillée pour les 
hommes de la famille et leurs amis, d’où son nom, bīt el-sahra 
(salle de soirée). Se trouve à gauche de l’entrée un escalier menant 
directement à l’étage des invités étrangers à la famille, alī el-dhiāf, 
indépendant du reste de la maison et organisé autour de sa propre 
cour. Ainsi, les flux étaient séparées dans ce premier espace-filtre 
qu’est la drība. Le vestibule suivant, donne accès aux communs, el-
dwīria, et précède un troisième et dernier vestibule doté d’escaliers 
donnant accès à la cour depuis l’une de ses galeries.

1 -  REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIIIe et XIXe siècles, Éditions 
CNRS, Paris,1971, p. 354.

La dwīria est une maison de service abritant les cuisines et une 
partie des logements des domestiques autour d’une cour dont la 
simplicité (usage de pierre calcaire kedhāl pour l’encadrement 
des portes et les colonnes) contraste avec le faste du patio des 
maîtres. Depuis cette cour, on accède à la maison principale afin 
de servir, et aux entrepôts d’en-dessous afin de s’approvisionner. 
Ce soubassement couvert d’arcs en pierre et en brique soutenus par 
de massifs piliers en pierre témoigne d’un savoir-faire constructif 
millénaire. Il abrite de nos jours un centre culturel et ses baies ont 
été ouvertes sur les deux jardins de la maison qui y sont attenants 
afin d’y apporter lumière et air frais. 
Au-dessus du makhzen prend place la maison des maîtres, dont les 
appartements s’organisent autour d’un patio exécuté avec un grand 
raffinement, lambrissé de faïences et de stucs ciselés sur les parties 
hautes. Deux portiques opposés, supportés par des colonnes en 
marbre blanc de Carrare tout comme le sol et les encadrements 
des ouvertures, viennent compléter l’ensemble. La salle d’apparat, 
au fond du patio, se caractérise par un plan cruciforme avec des 
chambrettes, maqsūras latérales. Quant aux deux chambres 
latérales du patio, elles suivent le plan classique en T, bīt bel qbū 
wel-mqāsser. Les murs de ces pièces sont revêtus de carreaux de 
céramique et de stucs ciselés sur les parties hautes et couvertes de 
plafonds en bois finement peints à l’italienne2.
La salle à manger, à droite de l’entrée du patio, est quant à elle 
d’un plan assez inédit, rectangulaire et dotée d’un portique soutenu 
par de fines colonnettes en marbre noir. Elle s’inspire de la salle de 
musique du palais beylical du Bardo, référence architecturale pour 
les dignitaires de la cour. Sur le même mur que la porte de cette 
pièce se situe la niche de puisage de l’eau depuis la citerne située 
en-dessous du grand patio de Dār Lasram.

2 -  BINOUS, Jamila, in Musée sans frontières, Ifriqiya : Treize Siècles d’Art et 
d’Architecture En Tunisie, Edisud, Aix-en-Provence, Déméter, Tunis, 2000, p. 90.

Le palais : Dār Lasram



109

La salle d'apparat, au fond du patio, bīt ras eddār, se caractérise par un plan cruciforme avec des chambrettes, 
maqsūras latérales. Les parties inférieures des murs sont revêtus de carreaux de faïence au motif dit "patte de 
lion" tandis que les parties supérieures sont revêtues de stucs finement ciselés. Le plafond est en bois peint 
d'inspiration italienne. Au fond du défoncement médian, deux fenêtres s'ouvrent sur une cour-jardin en contrebas.

La salle à manger, de plan rectangulaire, et précédée d'un portique 
inspiré de celui de palais beylical du Bardo, référence architecturale 
pour tous les dignitaires de la cour. Le plafond de cette pièce s'inscrit 
dans la tradition maghrébine de l'arabesque et autres géométries.

Détail de la tribune de la salle de musique du palais beylical du 
Bardo, abritant aujourd'hui le Musée du Bardo.



110
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 5 10 m

Echelle: 1/500

1

1

1

1. Jardins, jnīna - a) citerne, b) noria
2. Entrepôts, makhzen
3. Ecuries, zrība
4. Vestibule, drība ou sqīfa, a) escalier vers
étage des invités, alī el-dhiāf.
5. Salon de veillée, bīt el-sahra

b

a

3

2

2

2

4

4

4

4

4

4

2
2

2

5

6

7

7

6

6. Cuisine, matbkha
7. Chambre, bīt
8. Patio des communs, wūst el-dwīrya
9. Patio des domestiques, wūst dar el-khdam

8

9

5

Légendes:

a

Plan du rez-de-chaussée



111
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 5 10 m

Echelle: 1/500

1

1

1

1. Jardins, jnīna - a) citerne, b) noria
2. Patio principal, wūst el-dār, a) portique, bortāl
3. Chambre en T, bīt bel a) qbū wel b) mqāsser
4. Salle d'apparat, bīt ras eddār, avec 3 qbūs
et 3 mqāsser
5. Vestibule, drība ou sqīfa

a

3

2

5

6

7

6. Salle à manger, bīt diwānī
7. Chambre, bīt
8. Patio des communs, wūst el-dwīrya
9. Patio des domestiques, wūst dar el-khdam
10. Locaux annexes

8

9

5

Légendes:

3

a

a

a

a

ab b

b

bb

bb

4

5

7
7

10

10

10

10

aa

Plan du rez-supérieur



112
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 5 10 m

Echelle: 1/500

1. Patio de l'étage des invités, wūst alī el-dhiāf
2. Vestibule, sqīfa
3. Chambre, bīt
4. Salon
5. Hall

6. Accès à la maison principale
7. Locaux annexes

Légendes:

9

3

1

2

3

3

3

4
3

5

5

6

7

7

7

Plan de l'étage



113

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 5 10 m

Echelle: 1/500

Coupe longitudinale

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 5 10 m

Echelle: 1/500

Les anciens entrepôts et écuries du palais, 
makhzen, sont été transformés en 1974 en 
centre culturel et ouverts sur les cours-jardins 
du palais.

Le premier vestibule d'entrée au palais 
Lasram, la drība, défendu par une solide 
porte en bois massif. Le plafond en voûtes 
croisées et parties supérieures des murs 
sont décorées de stucs ciselés.

Le patio des communs, dwīria, où l'emploi 
de pierre calcaire, kedhal pour les colonnes et 
encadrements des ouvertures contraste par sa 
sobriété avec le faste du patio des maîtres.



114



115

V - Le patio, au cœur de la médina



116

La cour étant le premier élément tracé lors de la construction de la 
maison, toutes les autres pièces s’organisent autour d’elle1. Il s’agit 
de la cellule initiale de l’habitation, qu’il s’agisse d’une habitation 
commune, d’une maison bourgeoise, d’une grande demeure ou 
d’un palais2. Pouvant être assimilée à la « cellule souche » générant 
la maison, la cour fait partie des composantes élémentaires et 
immuables du dār tunisois, toutes catégories confondues3. Ce 
n’est que par un dispositif d’adjonction et de croissance organique, 
nécessitant d’ailleurs parfois l’ajout d’une ou plusieurs cours 
secondaires si l’étendue de la maison le nécessite, que l’on passe 
d’un type de maison à l’autre.
Le patio principal, de plan carré, et parfois trapézoïdal dans les 
maisons plus modestes, est générateur de l’ensemble domestique. 
Les pièces qui prennent jour autour du grand patio central sont 
les plus importantes de la maison, et leur plan est le plus régulier, 
il s’agit là de l’espace d’apparat pour les grandes demeures et 
palais. Néanmoins, plus les pièces s’éloignent de la cour centrale 
et moins leurs plans sont réguliers puisqu’elles viennent absorber 
progressivement les irrégularités de la parcelle. 
Apparait ainsi à la lecture des plans des maisons analysées 
précédemment, une hiérarchie des pièces en fonction de la 
proximité à la cour centrale. 
Les plans des espaces servants, comme les communs et les petits 
cabinets, viennent s’adapter afin d’accorder toute la régularité de 
tracé aux espaces servis comme bīt ras-el-dār. 
D’autres cours, secondaires viennent articuler les communs et 

1 -  BINOUS, Jamila, Maisons de la Médina Tunis, Dar Ashraf Editions, Tunis, 2001, p. 26.
2 -  REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions 
CNRS, Paris, 1967, p. 52.
3 -  PRIVITERA, Francesca, et METALSI, Mohamed, Le signe de la Médina: la 
morphologie urbaine selon Roberto Berardi. Éem, études euro-méditerranéennes. Dip. 
di Architettura, Firenze, 2016, p. 188.

annexes des grandes demeures et palais en garantissant un apport 
nécessaire en air neuf et en lumière naturelle. 
Ainsi, nous sommes exposés à un élément (le patio) qui établit 
une communauté de principes typologiques dans l’organisation de 
l’espace domestique. 
Il est à rappeler que le tissu urbain de la médina de Tunis (surtout la 
médina centrale) est très hétéroclite et il n’est pas rare de trouver en 
mitoyenneté un palais et une habitation commune, ou une maison 
bourgeoise et une grande demeure. Symboliquement, ainsi, le 
patio fait partie d’un ensemble d’éléments de vie inconsciemment 
partagés et communs entre les différents habitants de la ville, 
rassemblés autour d’un même imaginaire collectif participant 
aussi à leur identité citadine commune, facteur essentiel d’entente 
sociale dans un environnement aussi hétéroclite. Le type de maison 
à cour était généralisé dans tout le pays, en campagne comme en 
ville. 
Souvent, en milieu semi-rural, lors de l’acquisition d’une parcelle 
par un jeune couple, une fois la cour tracée, seule une première 
pièce est construite au fond de celle-ci, faisant office de chambre 
parentale, flanquée d’une cuisine et de latrines. Au fur et à mesure 
de la croissance de la maisonnée, de nouvelles chambres sont 
construites, venant enclore progressivement la cour. C’est l’aile 
de la façade qui était la dernière à être bâtie, avec tout de même un 
vestibule, faisant office de salle de séjour. Dans les milieux ruraux, 
même dans les villages, la rigueur concernant l’intimité était 
bien plus souple qu’en ville. Ainsi, on se préoccupait moins de 
la clôture de l’espace domestique4. C’est d’ailleurs ce principe de 
construction progressive qui inspirera les architectes des services 
de la Reconstruction dont il sera question plus loin (cf p. 131).

4 -  Propos recueillis auprès de témoins de ces pratiques dans le Sahel tunisien, dans la 
région de Monastir et Ksar Hellal.

La cour, lien de la communauté



117
GSPublisherVersion 1996.42.45.100
GSEducationalVersion

0 5 10 m

Echelle: 1/500

1. Dār Belhaouane

2. Dār Hababou

3. Dār El Haddād

4. Dār Lasram

1 2

3

4



118

Dans une trame urbaine aussi serrée, et où règne une promiscuité 
domestique assez importante, les bons rapports de voisinage sont 
un élément clé dans le correct déroulement de la vie citadine.

Ils sont régis par la notion de harām puisée, dans le Coran, chez 
les différents exégètes, ainsi que dans une longue jurisprudence 
islamique1. 
C’est de ce principe que découle l’organisation domestique du dār 
tunisois où chaque maison jouit de son propre extérieur, clos et à 
l’abri des regards étrangers, couvert d’un carré de ciel propre à 
soi2, rattachant symboliquement la maison au cosmos3. N'est-il pas 
commun que les tunisiens disent "je sors voir le visage de Dieu" 
pour parler de l'extérieur.

De par l’existence même du patio, la fonction de façade sur rue 
devient caduque et est reléguée au rang de la conséquence du bâti. 
Elle est d’ailleurs généralement aveugle, ou seulement percée 
de petites ouvertures hautes, ainsi que de la porte d’entrée. Pour 
continuer le raisonnement sur la considération de la façade dans 
l’architecture domestique de la médina, nous pouvons nous 
intéresser au cas des maisons en cœur d’îlot (médina centrale) qui 
n’ont pour seule interface avec la rue leur porte d’entrée donnant 
sur une impasse, espace privé, parfois séparé de la rue par une 
porte, et où seuls sont admis les résidents. 

C’est finalement la tradition qui régit, par accords tacites et 
références religieuses au principe fondamental d’intimité, 

1 -  ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Éditions CNRS, 
Paris, 1989, p. 42.
2 -  REVAULT, Jacques, L’Habitation Tunisoise. Pierre, marbre et fer dans la construction 
et le décor, Éditions CNRS, Paris, 1978, p. 177.
3 -  BINOUS, Jamila, op. cit. p. 29.

l’urbanisme traditionnel ainsi que les différentes implications 
architecturales qui en découlent4. 
Dans la médina, une multitude de petites places privées, propres 
à chaque maison et non partagées, s’oppose aux vastes places 
publiques qui caractérisent les villes occidentales5. 
La rue, finalement se retrouve reléguée au rang d’espace résiduel 
minimal, uniquement destiné à la circulation et à desservir les 
divers quartiers et leurs ilots domestiques. Le réseau viaire de 
la médina centrale semble être optimisé à son maximum afin de 
répondre au plus grand besoin de densité urbaine ; desservir le plus 
avec le moins possible. 
De ce fait, l'on peut conjecturer que le patio, de par son emploi, 
est un élément clé dans la génération du tissu urbain de la médina 
comme on peut le voir sur les cartes et ce, pour toutes les raisons 
mentionnées plus haut.

4 -  ABDELKAFI, Jellal, op. cit., p. 43.
5 -  VALENSI, Lucette, « La médina de Tunis : une tentative d’analyse des formes 
actuelles », in Annales. Economies, sociétés, civilisations, 25e année, n. 4, Paris, 1970, 
p. 914.

La dialectique extérieur - intérieur



119

Plan de Tunis - repérage des patios

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 50 200 m

Echelle: 1/5000

100



120

Dans une démarche structuraliste consistant à décomposer 
les éléments de la médina en signes et en travaillant sur une 
combinatoire rationalisant l’émergence du type architectural 
tunisois, Roberto Berardi démontre, à travers le regard d’un étranger 
pénétrant dans la médina de Tunis, qu’il a beau en parcourir les 
rues, il fera face à des façades aveugles et des portes closes. 
Même les souks qui semblent donner une vision sur l’activité de 
la ville ne sont, finalement, que des structures linéaires générant 
des enclos où prennent place mosquées, medersas ou fondouks 
d’artisans, dont seule la porte est apparente dans le souk, entre 
deux échoppes. C’est ce que Berardi appelle la théorie de 
« l’enclos exclu ». Comme pour l’architecture domestique, il est 
encore question de l’absence de façade, et donc de transparence de 
la communication des monuments de la ville.

Franchir l’enceinte de la ville ne signifie pas y entrer. L’entrée se 
fait si et seulement si l’on est autorisé à pénétrer l’enceinte espace 
domestique et plus particulièrement sa partie la plus sacrée, son 
cœur, le patio. De plus, lorsqu’arrive par exemple en ville un grand 
commerçant venu d’Orient (musulman) ou un cheikh d’Al-Azhar, 
les notables se pressent pour l’accueillir et accomplir leur devoir 
d’hospitalité en le logeant chez eux et non dans un fondouk. Afin 
de ne pas impacter la vie domestique et mettre en péril son intimité, 
l’invité est logé dans l’appartement dédié, alī el-dhiāf, auquel 
l’on accède par la sqīfa ou la drība1, mais aussi, s’il est destiné 
à l’accueil d’un membre de la famille, par l’étage de la maison 
par le moyen d’une porte faisant office de moyen d’inclusion 
ou d’exclusion de l’espace domestique. Cet étage des hôtes, aux 
proportions assez réduites, s’organise aussi autour d’une cour 
comme explicité précédemment. 

1 -  BINOUS, Jamila, Maisons de la Médina Tunis, Dar Ashraf Editions, Tunis, 2001, p. 
29.

On peut donc être admis à loger dans une maison (dans l'appartement 
des invités) sans réellement y pénétrer, demeurant ainsi et malgré 
tout, un « étranger exclu » du cœur de la ville, la maison, et plus 
précisément son patio.

« La cour protège les pièces, mais celles-ci créent autour d’elle 
une barrière de protection. La cour donne l’accès aux pièces, mais 
celles-ci la ferment. […] Placée au cœur même de la maison, à 
l’intérieur le plus profond et caché du schéma de la ville, la cour 
révèle sa contradiction naturelle. »2

Chaque pièce au plan en T, prenant jour sur le patio central, peut 
être considérée comme un appartement indépendant3 avec les lits 
parentaux sur les deux extrémités de la pièce, les couchages des 
enfants prenant place dans les maqsūras, et le qbū, défoncement 
médian, servant de lieu de séjour. Seuls finalement, communs et 
servitudes, sont communs à toute la maisonnée et y sont à son 
service.

Ainsi, le patio vient unir l’ensemble du logis mais aussi le 
contrôler puisque tout accès aux pièces passe impérativement par 
lui (sauf exceptions rares dans les palais). Il est sans oublier que 
la désignation de la cour domestique en tunisien est wust el-dār, 
souvent altérée en soddār, et qui veut littéralement dire centre de 
la maison.
Les petites familles, à savoir parents et enfants non mariés, ont pour 
maison propre cet appartement, qui avec ses semblables organisés 

2 -  PRIVITERA, Francesca, et METALSI, Mohamed. Le signe de la Médina: la 
morphologie urbaine selon Roberto Berardi. Éem, études euro-méditerranéennes. Dip. 
di Architettura, Firenze, 2016, p. 184.
3 -  BLILI-TEMIME, Leïla, Histoire de familles - Mariages, répudiations et vie 
quotidienne à Tunis, 1875-1930, Tunis, Script, 1999, p. 148.

L' « enclos exclu »



121

autour du patio, représentent la réunion de la famille élargie qui 
prend place dans la cour, que cela soit pour les activités quotidiennes 
des femmes, les jeux des enfants, ou les rassemblements familiaux. 
L’intimité absolue des habitants du logis, quant à eux, se situe en fin 
du parcours domestique, dans l’appartement – bīt. L’« exclusion » 
en petites familles ou rassemblement en grande famille sont gérés 
au moyen de la porte de communication entre chaque appartement 
et la cour. «  C’est ainsi que la maison semble se poser comme 
l’élément qui permet de passer de l’individu au groupement social 
élémentaire » 1, à savoir ici, la famille. 

La cour du dār revêt donc une fonction ambivalente, à la fois 
de réunion, et d’exclusion. Il n’en demeure pas moins qu’il 
s’agirait finalement, du cœur même de la ville (cœur de l’espace 
domestique), que cela soit du niveau de protection lui étant accordé 
typologiquement, que des innombrables « filtres » à franchir afin 
d’y accéder, mais aussi à l’importance, architecturale et symbolique 
qu’il peut revêtir.

Lorsqu’à la seconde moitié du XXe siècle les familles bourgeoises 
ou d’ascendance aristocratique quittent la ville ancienne pour 
s’installer dans les nouveaux quartiers pavillonnaires en banlieue, 
leurs demeures sont tantôt abandonnées (et donc squattées), tantôt 
louées à la chambre à des familles de condition modeste. En effet, 
la Tunisie a connu un important exode rural à partir de la fin de la 
seconde guerre mondiale. On parlera de oukālas pour ces maisons 
transformées2. Ainsi, un nouveau mode d’habiter voit le jour, avec 
différentes familles, sans aucun lien de parenté, partageant cour 

1 -  PRIVITERA, Francesca, et METALSI, Mohamed, op. cit. , p. 185.
2 -  DERBEL, Khadija, « L’oukalisation de l’école primaire de la rue du Tribunal : une 
question d’appropriation de l’espace », in Al-Sabîl : Revue d›Histoire, d›Archéologie et 
d›Architecture Maghrébines n°3, 2017, p. 2.

et communs d’une même demeure. La cour demeure le lieu de 
rassemblement et de pratique des tâches quotidiennes de la vie 
domestique, et donne lieu à une certaine entraide entre voisins. 
Certains appartements se sont vus être surélevés de manière assez 
anarchique, en auto-construction afin de répondre à un plus grand 
besoin d’espace pour la famille. Ajouter à cela les dépouillements 
des ornements en marbre et en faïence des riches demeures par 
les locataires afin de les revendre au marché noir ainsi que le 
manque d’entretien par modestie de moyens, les maisons tombent 
progressivement en ruines et menacent leurs occupants.

Patio de dār Ennaifer. Le rez-de-chaussée date de la première moitié du XIXe siècle, l'étage 
date du début du XXe siècle.



122

Chapiteau en marbre blanc de style hafside,
Dār Othmān, XVIe siècle

Chapiteau en marbre blanc de style hispano-
maghrébin, Dār Othmān, XVIe siècle

Chapiteau en marbre blanc de style ottoman,
Dār Daoulatli, XVIIe siècle

Portique du patio de Dār Hammoūda Pacha,
XVIIe siècle



123

Le patio principal de la maison abrite dans son sous-sol, comme nous 
l’avons évoqué plus haut, la citerne de collecte des eaux pluviales, 
el-mājel. Dans le cas de certains palais, plusieurs citernes prennent 
place sous les différentes cours. Cela constitue une réserve d’eau 
précieuse dans un pays où la pluviométrie est modeste. La plupart 
des maisons possèdent aussi un puits afin de compléter les besoins 
en eau relatifs à la vie domestique, mais la nappe phréatique étant 
globalement à tendance saumâtre vu la proximité de la lagune, le 
mājel vient jouer un rôle clé dans l’approvisionnement en eau. Une 
grande importance est accordée à ces deux réserves stratégiques 
vitales, à tel point qu’il n’est pas rare que certaines maisons soient 
acquises pour la qualité de leurs citernes et puits, pour ensuite être 
reconstruites avec en profitant de cette infrastructure existante1.

Les citernes, de trois à quatre mètres de profondeur, sont couvertes 
de voûtes en berceau reposant sur de massifs piliers en pierre. Le 
module couvert en berceau permet, une fois dupliqué latéralement 
l’élargissement de l’étendue de la citerne et ainsi, l’agrandissement 
de sa capacité de rétention. L’étanchéité est quant à elle assurée 
par le revêtement intérieur du contenant avec un mortier de chaux 
mêlé à la cendre, ainsi qu’un badigeon de chaux. Une ou plusieurs 
trappes sont aménagées dans les voûtes afin de pouvoir assurer la 
visite de maintenance depuis le sol du patio en relevant un tampon 
fait dans le même matériau que le revêtement du sol de la cour2. Le 
puisage de l’eau a lieu au moyen d’une margelle au centre du patio 
ou, plus souvent, d’une trappe aménagée dans une niche sur une 
des façades de la cour principale ou des communs. 

1 -  REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions 
CNRS, Paris, 1967, p. 75.
2 -  REVAULT, Jacques, L’Habitation Tunisoise. Pierre, marbre et fer dans la 
construction et le décor, Éditions CNRS, Paris, 1978, p. 53.

L’entretien des citernes a lieu une fois par an, à la fin de l’été et 
avant la saison des pluies, avec la visite d’un spécialiste qui les 
inspecte minutieusement, s’assure de l’absence de fissures, et 
badigeonne l’ensemble de chaux afin de colmater les plus fines 
brèches et assurer à l’eau une bonne qualité3. L’eau ainsi stockée 
au sous-sol avait une température constante durant toute l’année 
et grâce à son inertie thermique, la citerne participe à stabiliser la 
température du patio, créant ainsi un climat plus doux l’hiver et plus 
frais l’été. Régulateur thermique lorsque savamment employée et 
élément essentiel à la vie domestique, l’eau récupérée tient ici un 
double rôle, mettant en avant la grande valeur de cette denrée.

L’acheminement des eaux pluviales depuis les terrasses se fait 
au moyen de descentes en terre cuite, mizāb, installées dans un 
coin du patio et raccordées à la citerne en-dessous. Les terrasses 
bénéficient aussi d’une attention particulière et d’un suivi 
minutieux afin de garantir leur étanchéité. Une fois l’an, à la fin 
de l’été aussi, elles sont toutes badigeonnées de chaux afin de 
colmater les moindres interstices susceptibles de compromettre 
l’étanchéité de la couverture.

3 -  La chaux est réputée pour ses qualités purificatrices de l’eau.

Les sous-sols de la maison
La citerne

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

Coupe de principe du dār, la citerne sous le 
patio, et les caves sous les pièces à vivre.



124

Le patio de Dār El-Hedri, entouré d'une galerie sur trois 
côtés et d'une façade composée de niches à fond plat sur le 
quatrième côté.



125

Le puits de Dār El-Haddād est aménagé dans une niche faisant office de gaine et 
permettant le puisage de l'eau depuis le premier étage.

La margelle de puisage de l'eau de Dār El-Hedri est issue de la récupération d'une 
base de colonne antique. Les sillons dans le marbre témoignent du passage intensif 
de la corde de puisage durant des siècle



126

En parallèle de la citerne était construite en sous-sol la cave, 
appelée dehlīz lorsqu’elle était de petites dimensions ou dāmūs 
si d’étendue plus importante, et servait de lieu de stockage des 
provisions annuelles, el-oūla1, dans des jarres et autres contenants 
en terre cuite. Aussi couverte avec une voûte en berceau, la cave 
prenait le jour au moyen de soupiraux dans le patio. 

La cave peut suivre le plan d’une ou plusieurs ailes de la maison 
au-dessus jusqu’à former un U comportant en son milieu la citerne 
de collecte des eaux pluviales, el-mājel, même si dans certains cas, 
la cave était sous les dépendances, avec double accès : l’un depuis 
la rue, pour l’approvisionnement, l’autre depuis la maison, pour la 
consommation. Ainsi aucun étranger ne pénétrait dans la demeure2. 

Avec un tel dispositif de stockage des denrées et de l’eau, la maison 
assurait sa sécurité alimentaire en temps de crises ou d’invasions 
en devenant une place forte et autonome renfermée sur elle-même. 
La cave, de par le volume d’air qu’elle contient, forme une couche 
isothermique grâce à la constance de sa température toute l’année 
(idéale pour la conservation des aliments), au service des pièces 
d’habitation situées au-dessus, leur évitant aussi toute remontée 
d'humidité due à la qualité du terrain pouvant être gorgé d’eau. 

Il est d’ailleurs courant que les caves soient, au même titre que les 
citernes, maintenues lors de la démolition d’une maison. N’a-t-on 
pas trouvé certains tessons de céramiques remontant à l’époque 
Hafside lors du rabaissement du sol en terre battue du damūs d’une 
maison dont la construction remonte au XVIIIe siècle ?

1 -  Couscous, viandes séchées, olives et tomates au sel,… Toutes provisions et 
conserves utiles à la cuisine tout le long de l’année.
2 -  REVAULT, Jacques, op. cit., 1978, p. 228.

La cave

Dans la cave de Dār Ennaifer, la voûte 
est soutenue par des arcs en pierre 

soutenus par de massives colonnes.

Dans la cave de Dār Bouthour, la 
couverture des trois ailes est une voûte 

en berceau en briques.



127

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8
GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

Plan de la cave, dāmūs de Dār Romdane 
Bey, XVIIe siècle

GSPublisherVersion 1996.41.44.100
GSEducationalVersion

0 2 10 m

Echelle: 1/200

4 6 8

Plan de la cave, dehlīz de Dār El-Hedri 
XVIIe siècle

Plan de la cave, dāmūs de Dār Bouthour, 
XVIIIe siècle

Citerne
Citerne



128

À partir de la seconde moitié du XIXe siècle, et non sans influences 
européennes et particulièrement italienne, émerge une nouvelle 
variante de patio, couvert d’un lanterneau permettant l’éclairage 
grâce à des fenêtres disposées à sa périphérie, wūst el-dār bel 
raqba.1 L’usage de ce patio demeure distributif mais l’agrément 
dont il fait l’objet le rapproche davantage d’une salle de réception. 

De pair avec ce changement morphologique du dār vient 
l’ouverture de fenêtres vers l’extérieur, donnant sur l’impasse ou 
sur la rue, et ce, dans un contexte de changement des mentalités 
notamment grâce aux brassages culturels que connaît le Tunis du 
XIXe siècle. 
Avec la modernisation de la société tunisienne et l’assouplissement 
des coutumes liées à l’obsession de la préservation de l’intimité, il 
existe des cas où la gannārīya (fenêtre saillante en moucharabieh), 
a été remplacé par un balcon, en démontant les structures en 
bois et en installant des garde-corps en fer forgé, comme à Dār 
Abdūlwahab, dans le quartier de Bāb el-Menāra où l'on peut 
toujours observer l'emprise de l'ancienne structure. 
L’avantage significatif de cette libération est un éclairage plus 
important et une ventilation plus significative. Ainsi, le 19ème 
siècle a vu l’évolution de la maison traditionnelle ou dār d’un 
espace introverti, complètement fermé et autonome, à un espace 
plus ouvert sur l’extérieur - bien que dans de justes proportions - et 
plus généreusement éclairé et ventilé. 
Cette transformation peut être considérée comme une réponse 
aux préoccupations hygiéniques, notamment dans la lutte contre 
les épidémies auxquelles la ville de Tunis a dû faire face dans la 
première moitié du XIXe siècle. 

1 -  REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIIIe et XIXe siècles, Éditions 
CNRS, Paris,1971, p. 365.

Malgré la perte de son importance climatique pour la maison, le 
patio ne demeure pas moins typologiquement central et essentiel 
puisqu’il régit toute la vie domestique autour de lui, en gardant son 
rôle distributif.
Une autre importante évolution typologique dans le dār, au XIXe 
siècle, est la disparition progressive des maqsūras qui, fusionnant 
avec la pièce principale en forme de T, donne naissance à une 
grande pièce rectangulaire, appelée bīt diwānī, directement inspirée 
de la tendance italianisante que Tunis a connue au XIXe siècle. 
Cette tendance italianisante s’explique par l’installation à Tunis de 
grandes et riches familles de Livourne, de Sicile et de Naples, au 
service du Bey et introduisant leurs coutumes à la cour. 

De nombreuses résidences tunisiennes de la médina ont ainsi subi 
d’importantes rénovations au XIXe siècle «pour rester à la mode», 
remplaçant les carreaux muraux fabriqués localement (ateliers El 
Qallaline) par des carreaux importés de Naples puis d'Espagne, 
et transformant les pièces en forme de T en grands espaces 
rectangulaires, parfois orientés vers la rue. Les meubles orientaux 
ont également été remplacés par des meubles de fabrication 
vénitienne. Le mode de vie italien s’infiltre peu à peu dans les us et 
coutumes de la médina de Tunis, jusqu’à en faire partie intégrante.
Désormais ouvertes sur l’extérieur, les pièces de réception et 
d’apparat, souvent orientées vers l’est, ainsi que les appartements 
privés du maître de maison, généralement orientés vers le sud-est, 
font l’objet d’une attention particulière.
Les fenêtres de ces pièces étaient équipées de diverses corrections 
environnementales (vitraux, vasistas,...), permettant aux habitants 
de les manipuler en fonction de leurs besoins2.

2 -  KAROUI, Hind, « Pratiques ambiantales au quotidien dans la grande demeure de 
la médina de Tunis », in Al-Sabîl : Revue d’Histoire, d’Archéologie et d’Architecture 
Maghrébines, n°3, Tunis, 2017, p. 5.

Le XIXe siècle, un tournant architectural



129

Patio couvert de Dār Laroussi, Sidi Bou Saïd, XIXe siècle. Patio couvert de Dār El-Mellouli,  La Marsa, 1923.



130

Patio couvert du palais beylical du Bardo, XIXe siècle, aujourd'hui Musée du Bardo.

Façade de Dār Abdūlwahab, au premier plan à droite, 
l'ancienne gannārīya transformée en balcon.

Vue depuis l'intérieur de la porte-fenêtre de 
Dār Abdūlwahab.



131

Après les conflits de la Seconde Guerre mondiale et la libération de 
l’Afrique du Nord à l’issue de la campagne de Tunisie qui s’achève 
en mai 1943, Bernard-Henri Zehrfuss (1911-1996) est nommé en 
août à la tête du Service de l’architecture et de l’urbanisme1par 
l’autorité représentative française, le Résident général de Tunisie, 
Charles Mast (1889-1977).
Zehrfuss, qui avait remporté le premier Grand Prix de Rome en 
1939, fait appel à ses amis et collègues travaillant en Afrique du 
Nord et en France pour former son équipe chargée de reconstruire 
un pays dévasté par sept mois de bombardements intenses. Parmi 
eux, Paul Herbé, Jean Drieu de La Rochelle, Jean Le Couteur, 
Jason Kyriacopoulos et Jacques Marmey. 

Ils découvrent une Tunisie dont la plupart des infrastructures 
avaient été détruites par les bombardements, rendant inutilisables 
la majorité des ponts et viaducs, des voies ferrées et des routes, 
des centrales électriques et d’autres installations2. Environ 16 700 
bâtiments ont été détruits et un exode rural massif a provoqué 
la surpopulation des grandes villes, entraînant le phénomène de 
«gourbification» et l'apparition de bidonvilles aux portes de Tunis 
et de Sfax3. 

1 -  DESMOULINS, Christine,  Bernard Zehrfuss, architecte de la spirale du temps : 
[exposition, Lyon, Musée gallo-romain, 15 novembre 2015-14 février 2016],Silvana 
editoriale, Milan, 2015, p. 110.
2 - BEN ABDELGHANI, Neila, et AMMAR, Leila, « Maison à cour et logements de 
recasement pour les populations musulmanes en Tunisie pendant la reconstruction, 
1943-1955 », in Al-Sabîl : Revue d›Histoire, d›Archéologie et d›Architecture 
Maghrébines n°5, 2018, p. 2.
3 -  BREITMAN, Marc, Rationalisme, tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949, 
P. Mardaga, Liège, 1986, p. 17.

Cette équipe de jeunes architectes installe ses bureaux au premier 
étage du Dar El Bey à Tunis, siège du gouvernement, ce qui vaut à 
leur atelier le surnom de « Perchoir ».

Dans un contexte d’urgence de relogement, de pénurie de matériaux 
et de crise économique, ces architectes, à la fois maîtres d’ouvrage 
et maîtres d’œuvre, ont trouvé en Tunisie un laboratoire à ciel 
ouvert pour expérimenter les théories du mouvement moderne tout 
en intégrant, peut-être à leur insu, les techniques de construction 
vernaculaires (murs en moellons, voûtes en berceau, enduits à la 
chaux, etc.), puisque seuls les matériaux de construction locaux 
étaient disponibles et maîtrisés par les maçons. Ils trouvaient dans 
l’architecture traditionnelle, notamment rurale, une simplicité 
et une inspiration typologique en parfaite adéquation avec leurs 
aspirations rationalistes. Bernard Zehrfuss a même déclaré : « Il 
faut penser en économiste autant qu’en architecte ou en artiste»4. 

Les points clés qui ont guidé les interventions des architectes dans 
la reconstruction de la Tunisie ont été soulignés par Paul Herbé5 :
  - Amélioration de l’hygiène (réseaux d’eau et d’assainissement).
  - Circulation rationnelle.
  - Utilisation intelligente des ressources et équipements sociaux.
  - Protection du patrimoine artistique et historique.
  - Orienter les nouvelles constructions de manière à concilier le 
progrès avec les principes d’urbanisme les plus récents, en tenant 
compte du climat, des habitudes, des coutumes et des traditions 
du pays.
  - Déplacement des centres sous forme de villes nouvelles.

4 -  DESMOULINS, Christine, op. cit. p. 110.
5 -  BEN ABDELGHANI, Neila, et AMMAR, Leila, op. cit. p. 3.

La reconstruction en Tunisie 1943 - 1947



132

Malgré les pénuries, la disponibilité de matériaux de construction 
locaux tels que les moellons, les briques de terre (cuites ou non), 
le plâtre et la chaux, combinée aux compétences des maçons 
et des maîtres artisans locaux, a permis de lancer les premiers 
projets. Ce savoir-faire local, associé par la suite aux techniques 
architecturales modernes (béton armé, etc.), a donné naissance à 
une architecture résolument nouvelle, au service de cette initiative 
de reconstruction, promue notamment par l’école de formation 
professionnelle, l’une des premières constructions pilotes à partir 
de 1943. La mission des architectes pour la Reconstruction englobe 
plusieurs tâches, dont l’urbanisme (plan d’aménagement de Tunis 
publié en 1945)1, la reconstruction des sites endommagés par la 
guerre et l’assainissement des tissus urbains existants.

1 -  ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Éditions CNRS, Paris, 
1989, p. 88.

La maison Minima est une solution élaborée dès les premiers 
jours d’activité du service dirigé par Bernard Zehrfuss au cours de 
l’été 1943. Après des prospections et des enquêtes sur le terrain, 
l’inspiration a finalement été trouvée dans la maison rurale. Une 
fois relevée et étudiée, elle a été rationalisée pour générer un type 
facilement généralisable2. Dans un tel contexte, les principes de 
salubrité et d’économie ont été retenus pour « offrir une surface 
habitable minimale pour une utilisation maximale »3. L’influence 
des CIAM en matière d’habitat minimum est indéniable, et un 
autre point crucial abordé lors de ces congrès est la lumière. Il est 
essentiel de réguler l’ensoleillement des maisons, selon le principe 
hygiéniste édicté par Le Corbusier dans la charte d’Athènes (1931) 
« faire pénétrer la lumière du soleil dans la maison est le devoir 
le plus impérieux de l’architecte », notamment dans le cadre de la 
lutte contre les épidémies et l’insalubrité domestique.

Le module de base, à partir duquel la maison se développe comme 
une cellule souche, est une pièce longue et étroite divisée en trois 
espaces : la cuisine, le salon et l’alcôve. Au fur et à mesure que le 
modèle se développe, une cour centrale organise l’habitation, les 
modules se succédant et s’imbriquant les uns dans les autres pour 
finalement former une maison carrée organisée autour du patio, 
bordée sur les quatre côtés par les pièces de vie et de service4. En 
raison de la faible largeur des pièces, la question de la couverture 
a été rapidement résolue en puisant dans le vocabulaire constructif 
local, doublé d’un savoir-faire ancestral : la voûte en berceau en 
briques, construite sans coffrage ni ceintrage.

2 -  BILAS, Charles, BILANGES, Thomas, Tunis : l’Orient de la modernité, Editions de 
l’éclat, Paris, 2010, p. 262.
3 -  BEN ABDELGHANI, Neila, et AMMAR, Leila, op. cit. p. 6.
4 -  BREITMAN, Marc, Rationalisme, tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949, 
P. Mardaga, Liège, 1986, p. 28.

Axonométrie de la maison Minima, 1943



133

Ce système de toiture a accompagné les architectes de la 
Reconstruction en Tunisie et est devenu en quelque sorte la 
signature de leur architecture. 
En raison de la pénurie de matériaux de construction dans ce 
contexte et dans le but de faciliter la mise en œuvre de ce type 
d’habitat standardisé, qui peut être auto-construit ou presque avec 
l’aide d’un maçon ou d’une petite équipe, la maison Minima a été 
conçue pour être construite exclusivement à partir de matériaux 
locaux, tels que des moellons pour les murs, de la chaux et du 
sable pour le mortier, et des voûtes autoportantes en briques pour 
la toiture. 
Cette approche rend les initiatives de construction indépendantes 
de la disponibilité des matériaux sur le marché.
Ce plan de type combinatoire (fonctionnant en cellules de quatre 
maisons) a marqué un tournant dans la production de l’habitat 
populaire en Tunisie, offrant une alternative économique ancrée 
dans les techniques locales de construction aux bidonvilles 

émergeant à la périphérie des grandes villes, provoqués par 
l’exode rural massif. La « typification », visant à standardiser et 
à rationaliser la construction de la maison traditionnelle en habitat 
populaire est au cœur des opérations urbaines et architecturales 
des architectes de la Reconstruction, entre 1943 et 1947. Le 
type architectural, répétable en série et simplifié dans ses lignes 
et ses volumes les plus purs, est également utilisé pour fournir 
des plans types d’écoles et d’autres bâtiments publics, avec des 
configurations modulaires et adaptatives en fonction des besoins. 
Cette notion de type comme base de la production architecturale 
a également intégré les principes clés de l’architecture moderne 
liés à la décontextualisation. L’approche consistant à concevoir 
des bâtiments en fonction de leur contexte a été abordée par la 
sobriété des bâtiments construits et leur composition formelle, 
offrant une telle intégration dans le paysage que leur utilisation 
s’est rapidement répandue en Tunisie, un pays qui se remettait 
d’une période de guerre éprouvante.

Plan de la maison Minima et son système d’évolution, 1943



134



135

Les termes en italique tout au long du texte, translittérations 
simplifiées de l’arabe, sont définis ci-dessous.

- ALĪ : étage.

- ALĪ EL-DHIĀF : étage/appartement des invités.

- AMĪN : chef d’une corporation.

- AMĪN EL-NAQĀCHA : chef de la corporation des tailleurs de    
                                           pierre.

- BĀB : plu. bibēn, porte, d’une maison ou d’une ville.

- BAYĀR : puisatier.

- BĪR : plu. abyār, puits.

- BĪT : plu. byūt, chambre, pièce.

- BĪT DIWĀNĪ : salle de réception vaste de plan rectangulaire.

- BĪT RĀS EL-DĀR : salle principale de réception

- BORTĀL : portique, galerie à colonnes.

- DĀMŪS : grande cave.

- DĀR : maison, demeure, palais.

- DEHLĪZ : petite cave.

- DERB : groupement domestique.

- DRĪBA : premier vestibule d’une grande demeure.

- DRŪJ : escaliers.

- DUKKĀNA : banquette en pierre ou maçonnerie.

- DWĪRIA : communs avec courette, cuisine, …

- GANNĀRĪYA : galerie supérieure en bois saillante de la façade.

- HABOUS : bien inalinénable affecté au profit d'une utilité publique.

- HARĀM : sacré.

- MĀJEL : pl. mwājel, citerne d’eau.

- MAKHZEN : pl. mkhāzen, magasin à vivres.

- MAQSŪRA : pl. mqāsser, chambrette, cabinet.

- MATBKHA : cuisine.

- MESJED : oratoire de quartier.

- MITHĒL : plan.

- MIZĀB : descente d’eau.

- NAQSH HADĪDA : stuc ciselé.

- NHĀSA : chaudière en cuivre du hammām.

- OUKĀLA : pl. oukāyel, logement collectif.

- OŪLA : provisions alimentaires annuelles préparées l’été.

- QBŪ : pl. qbwāt, alcôve médiane d’une chambre en T.

- RAHBA : espace libre, place.

- RAQBA : lanterneau couvrant un patio.

- RBAT : pl. arbāt, faubourg.

- SABBĀT : passage voûté.

- SĀRIA : pl. swārī, colonne.

- SQĪFA : vestibule, couloir d’entrée.

- TOURBA : mausolée.

- WUST EL-DĀR : litt. centre de la maison : patio, cour.

- ZANQA : impasse.

Glossaire



136



137

Livres

     ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Éditions CNRS, Paris, 1989.

     AMMAR, Leïla, Tunis, d’une ville à l’autre, Cartographie et histoire urbaine 1860-1935, Éditions Nirvana, Tunis, 2010.

     BAKRÎ (al-), Abû Ubayd, Kitāb al-masālik wa al-mamālik, Tunis, 1992.

     BILAS, Charles, BILANGES, Thomas, Tunis : l’Orient de la modernité, Editions de l’éclat, Paris, 2010.

     BINOUS, Jamila, Maisons de la Médina Tunis, Dar Ashraf Editions, Tunis, 2001.

     BLILI-TEMIME, Leïla, Histoire de familles - Mariages, répudiations et vie quotidienne à Tunis, 1875-1930, Tunis, Script, 1999.

     BREITMAN, Marc, Rationalisme, tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949, P. Mardaga, Liège, 1986.

     BRUNSCHVIG, Robert., Deux récits de voyage inédits en Afrique du Nord au XVe siècle, Paris, 1936.

     DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Alif éditions, Tunis, 2009.

     DESMOULINS, Christine, Bernard Zehrfuss, architecte de la spirale du temps : [exposition, Lyon, Musée gallo-romain, 15 novembre  
     2015-14 février 2016],Silvana editoriale, Milan, 2015.

     HADDA, Lamia, Architettura islamica nel Mediterraneo fatimide (X-XII secolo), Firenze University Press, Firenze, 2023.

     IBN KHALDŪN, Discours sur l’histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de l’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, 
     Actes Sud, collection Thesaurus, Arles, 2020.

     LETAIEF, Sana, Les Hammams de la Médina de Tunis, Éditions Nirvana, Tunis, 2023.

     MARÇAIS, Georges, Manuel d’Art Musulman, Tome II, Editions Auguste Picard, Paris, 1927.

     MARÇAIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célèbres, H. Laurens éditeur, Paris, 1937.

Bibliographie



138

     MARÇAIS, Georges, Salle, Antisalle, Annales de l’Institut d’Etudes Orientales, Alger, 1952.

     Musée sans frontières, Ifriqiya : Treize Siècles d’Art et d’Architecture En Tunisie, Edisud, Aix-en-Provence, Déméter, Tunis, 2000.

     PELLISSIER de REYNAUD, Edmond, Description de La Régence de Tunis, Editions Bouslama, Tunis, 1985.

     PEYSSONNEL, Jean-André, Voyage dans les Régences de Tunis et d’Alger, réédition, La Découverte, Paris, 2001.

     PICARD, Gilbert-Charles, La civilisation de l’Afrique Romaine, Paris, 1959.

     PIERRE, Dan, Histoire de la Barbarie et de ses corsaires, Paris, 1637.

     PRIVITERA, Francesca, et METALSI, Mohamed, Le signe de la Médina: la morphologie urbaine selon Roberto Berardi. Éem, études 
     euro-méditerranéennes. Dip. di Architettura, Firenze, 2016.

     REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967.

     REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIIIe et XIXe siècles, Éditions CNRS, Paris,1971.

     REVAULT, Jacques, L’Habitation Tunisoise. Pierre, marbre et fer dans la construction et le décor, Éditions CNRS, Paris, 1978.

     SALADIN, Henri, Manuel d’Art Musulman, Tome I, Librairie Alphonse Picard & fils, Paris, 1907.

     SANTELLI, Serge, Médinas, l’architecture traditionnelle en Tunisie, Dar Ashraf Editions, Tunis, 1992.

     SANTELLI, Serge, Atlas des médinas tunisiennes, Institut parisien architecture urbanisme société (IPRAUS), Ecole d’Architecture de 
     Paris-Belleville, Paris, 1992.

     SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d’une ville, Paris, L’Harmattan, 1998.

     WIRTH, Eugen, « Villes islamiques, villes arabes, villes orientales ? Une problématique face au changement », in La Ville arabe dans 
     l’Islam, (dir. A. Bouhadiba et D. Chevallier), Cerès Tunis – CNRS Paris, 1982.



139

     ZAAFRANE-ZHIOUA, Imène, Pour une végétalisation de la ville dense, Désir de nature dans le grand Tunis, Genève, Mētis Presses, 
     2024.

     ZBISS, Slimane Mustapha, Inscriptions du Gorjāni, INAA, Tunis, 1962.

Articles

     BEN ABDELGHANI, Neila, et AMMAR, Leila, « Maison à cour et logements de recasement pour les populations musulmanes en 
     Tunisie pendant la reconstruction, 1943-1955», in Al-Sabîl : Revue d›Histoire, d›Archéologie et d›Architecture Maghrébines n°5, 2018.

     DERBEL, Khadija, « L’oukalisation de l’école primaire de la rue du Tribunal : une question d’appropriation de l’espace », in Al-Sabîl : 
     Revue d›Histoire, d›Archéologie et d›Architecture Maghrébines n°3, 2017.

     KAROUI, Hind, « Pratiques ambiantales au quotidien dans la grande demeure de la médina de Tunis », in Al-Sabîl : Revue d’Histoire, 
     d’Archéologie et d’Architecture Maghrébines, n°3, Tunis, 2017.

     LAMINE, Sihem, « Colonial Zaytuna: The Making of a Minaret in French-Occupied Tunisia », in Muqarnas 38, Brill, 2021, 
     p.185 - 221.

     MAHROUG, Eya, et BELAKEHAL, Azeddine,  « The Evolution of Heritage Atmospheres in the Medina of Tunis since the 19th 
     Century. » Islamic Heritage Architecture and Art, 2016. 

     SAADAOUI, Ahmed, « Les bains publics de Tunis à l’époque ottomane », in Revue tunisienne de sciences sociales, CERES, 
     Tunis, 2003, pp. 92-132.

     SOUGHIR, Fethi et Raoudha, Etude analytique des espaces de production et d’échange dans la médina de Tunis, ITAAUT, 1982.

     VALENSI, Lucette, « La médina de Tunis : une tentative d’analyse des formes actuelles », in Annales. Economies, sociétés, 
     civilisations, 25e année, n. 4, Paris, 1970, pp. 913 - 914.



140



141

-	 p. 6, Vue de la cour du lycée de la Rue du Pacha dans la médina de Tunis, cliché 
de K. Mokaddem.

-	 p. 10, Carte de Tunis et ses environs, d’après dessins de M. Bahri et D. Maroonian.

-	 p. 11, Carte du bassin méditerranéen, dessin de k. Mokaddem.

-	 p. 11, Carte de la Tunisie, d’après dessins de M. Bahri et D. Maroonian.

-	 p. 12, Vue de la ville de Tunis, Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de 
France, 1574.

-	 p. 14, La carte de Peutinger, Tunis y est désignée sous le nom de Thuns, https://
leg8.fr/empire-romain/table-de-peutinger/.

-	 p. 16, Vue générale de la médina de Tunis, Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque 
nationale de France, 1912.

-	 p. 17, Façade de Mesjed el-Kobba, rue Tourbet el-Bey, photo de S. Lamine, 2024.

-	 p. 18, Minaret de la mosquée de la Kasbah (1233), in MARÇAIS, Georges, Tunis 
et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célèbres, H. Laurens éditeur, Paris, 1937, p. 87.

-	 p. 19, Bāb el-Menāra (XIIIe siècle), in MARÇAIS, Georges, Tunis et Kairouan, 
Coll. Les Villes d’Art célèbres, H. Laurens éditeur, Paris, 1937, p. 89.

-	 p. 20, Vue de la mosquée de Youssef Dey (1612), in MARÇAIS, Georges, Tunis et 
Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célèbres, H. Laurens éditeur, Paris, 1937, p. 112.

-	 p. 24, Vue de l’entrée de la Kasbah (vers 1915), carte postale anonyme.

-	 p. 27, Carte schématique de la ville de Tunis, dessin de K. Mokaddem, d’après 
vues satellites.

-	 p. 29, Vue panoramique des toits de la médina de Tunis, carte postale, auteur 
anonyme.

-	 p. 31, Plans des cinq médinas principales du pays, dessin de K. Mokaddem, 
d’après vues satellites.

-	 p. 33, Vue du quartier d’el-Halfāouīn, carte postale, auteur anonyme.

-	 p. 33, Vue de la place Bāb Souīqa, par Neurdein, Étienne - Institut National 
d'Histoire de l'Art, France - Public Domain. https://www.europeana.eu/item/829/
https___bibliotheque_numerique_inha_fr_idurl_1_11524

-	 p. 35, Plan des rues de la médina de Tunis, dessin de K. Mokaddem, d’après des 
plans de l’ASM Tunis.

-	 p. 37, Organisation des rues dans la médina centrale et les faubourgs, dessin de K. 
Mokaddem d’après des plans de l’ASM Tunis.

-	 p. 39, Projet de percées dans la médina de Tunis, O.C. Cacoub, 1978, in 
ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Éditions CNRS, 
Paris, 1989, p 160.

Table des figures

-	 p. 39, Chantier de construction du parking souterrain à l’emplacement de la 
Kasbah démolie, cliché de J. Perez in ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : 
Espace historique, Éditions CNRS, Paris, 1989, p. 225.

-	 p. 40, Vue du patio de Dār Othmān, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures de 
Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 387.

-	 p. 43, Plan de Tunis – repérage des mosquées, dessin de K. Mokaddem, d’après 
des plans de l’ASM Tunis.

-	 p. 45, plan de la mosquée Zitouna, dessin de K. Mokaddem, d’après les plans de 
A. Daoulatli.

-	 p. 46, Cour de la mosquée Zitouna, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 47, Minaret de la mosquée Zitouna, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 47, Salle de prière hypostyle de la mosquée Zitouna, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 49, Plan de Tunis – repérage des souks, dessin de K. Mokaddem, d’après des 
plans de l’ASM Tunis.

-	 p. 51, Plans de Souk el Attārīn dessins de K. Mokaddem, d’après SOUGHIR, 
Fethi et Raoudha, Etude analytique des espaces de production et d’échange dans 
la médina de Tunis, ITAAUT, 1982, p. 50.

-	 p. 52, Vue de souk el-Attārīn, « Bibliothèque numérique de l’INHA », accessed 30 
December 2024, https://bibliotheque-numerique.inha.fr.

-	 p. 53, Souk el-Attārīn, arcades sur piliers à décor torsadé, - Rijksmuseum, Netherlands 
- Public Domain. https://www.europeana.eu/item/90402/RP_F_F01091_J

-	 p. 53, Mohamed Anoūn, parfumeur, assemblant des fragrances, cliché anonyme.

-	 p. 53, Echoppe de parfumeur, Jellal Ben Abdallah (1921-2017), miniature 
10x12cm.

-	 p. 55, Plan de Tunis – repérage des medersas, dessin de K. Mokaddem, d’après 
des plans de l’ASM Tunis.

-	 p. 57, Plans de la medersa el-Chammāiya, dessins de K. Mokaddem, 
d’après les plans in https://islamicart.museumwnf.org/database_item.
php?id=monument;ISL;tn;Mon01;13;fr

-	 p. 58, Cour de la medersa el-Chammāiya, cliché de S. Kallel.

-	 p. 59, Entrée de la medersa el-Chammāiya, cliché de J. Ben Saidane.

-	 p. 59, Vue de l’iwān est de la medersa el-Chammāiya, cliché de S. Kallel.

-	 p. 61, Plan de Tunis – repérage des fondouks, dessin de K. Mokaddem, d’après 
des plans de l’ASM Tunis.

-	
-	



142

-	 p. 63, Plans de fondouk el-Attārīn, dessins de K. Mokaddem, d’après Fethi et 
Raoudha, Etude analytique des espaces de production et d’échange dans la 
médina de Tunis, ITAAUT, 1982, p. 103.

-	 p. 64, Vue du patio de fondouk el-Attārīn avant rénovation, SANTELLI, Serge, 
Médinas, l’architecture traditionnelle en Tunisie, Dar Ashraf Editions, Tunis, 
1992, p. 100.

-	 p. 65, Vue de nuit du patio de fondouk el-Attārīn après rénovation, https://www.
fondoukelattarine.com.

-	 p. 67, Plan de Tunis – repérage des casernes, dessin de K. Mokaddem, d’après des 
plans de l’ASM Tunis.

-	 p. 69, Plan du rez-de-chaussée de Qishlet el-Attārīn, dessin de K. Mokaddem, 
d’après plans de l’Institut National du Patrimoine, INP, Tunisie.

-	 p. 70, Vue du patio de Qishlet el-Attārīn depuis la galerie du premier étage, cliché 
de L’Art Rue Tunisie.

-	 p. 71, Vue de l’entrée d’une chambrée d’une compagnie de Janissaires, au 1er 
étage, cliché de L’Art Rue Tunisie.

-	 p. 71, Vue du portique du rez-de-chaussée, cliché de L’Art Rue Tunisie.

-	 p. 73, Plan de Tunis – repérage des hammāms, dessin de K. Mokaddem, d’après 
des plans de l’ASM Tunis.

-	 p. 75, Plans de hammām el-Tammārīn, dessins de K. Mokaddem, d’après les 
plans in LETAIEF, Sana, Les Hammams de la Médina de Tunis, Éditions Nirvana, 
Tunis, 2023, p. 197.

-	 p. 76, Vue de l’espace central de hammām el-Tammārīn, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 77, Vue de la salle de lavage de hammām el-Tammārīn, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 77, Vue du patio d’agrément de hammām el-Tammārīn, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 79, Plan de Tunis – repérage des dārs, dessin de K. Mokaddem, d’après des 
plans de l’ASM Tunis.

-	 p. 81, Plans Dār Anoūn, dessins de K. Mokaddem, d’après les plans de l’architecte, 
M. Azaiez.

-	 p. 82, Vue du patio de Dār Anoūn après rénovation, clichés de Dar Ben-Gacem.

-	 p. 83, Vue de la galerie du premier étage de Dar Anoūn depuis le rez-de-chaussée, 
clichés de Dar Ben-Gacem.

-	 p. 83, Portique du rez-de-chaussée, desservant les chambres, clichés de Dar Ben-
Gacem

-	 p. 86, Mosquée Zitouna et ses alentours, in BREITMAN, Marc, Rationalisme, 
tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949, P. Mardaga, Liège, 1986, p. 64.

-	 p. 88, Vue des toits de Tunis, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 90, Tablette sumérienne en terre cuite représentant le plan d’une maison à 
Umma, Vorderasiatisches Museum.

-	 p. 91, Plan du palais d’Ukhaidir (VIIIe siècle), in https://acidadebranca.tumblr.
com/post/58347472372/premoderno-palacio-al-ukhaidir-karbala-irak

-	 p. 92, Plan de la maison gréco-romaine et de Fustat, in REVAULT, Jacques, Palais 
et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 46.

-	 p. 94, Plancher sur solives, in BREITMAN, Marc, Rationalisme, tradition : 
Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949, P. Mardaga, Liège, 1986, p. 69.

-	 p. 95, Vue du patio de Dār Hammoūda Pacha, in REVAULT, Jacques, Palais et 
demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 481.

-	 p. 96, Plan de Dār Belhaouāne, dessin de K. Mokaddem, d’après REVAULT, 
Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 
1967, p. 286.

-	 p. 97, Entrée de maison en fond d’impasse, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 97, Vue du patio d’une maison commune, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 99, Plan du rez-de-chaussée de Dār Habābou, dessin de K. Mokaddem, d’après 
les plans de TUNISTORIC SA.

-	 p. 100, Plan de l’étage de Dār Habābou, dessin de K. Mokaddem, d’après les plans 
de TUNISTORIC SA.

-	 p. 101, Façade et coupe de Dār Habābou, dessin de K. Mokaddem, d’après les 
plans de TUNISTORIC SA.

-	 p. 102, Vue du portique du patio de Dār Hababou, cliché de l’Association de 
Sauvegarde de la Médina de Tunis (ASM).

-	 p. 103, Chambre à l’étage de Dār Hababou avec vue sur patio, cliché de K. 
Mokaddem.

-	 p. 103, Chambre en T au rez-de-chaussée de Dār Hababou, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 105, Plan du rez-de-chaussée de Dār El-Haddād, dessin de K. Mokaddem, 
d’après REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, 
Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 174.

-	 p. 106, Plan de l’étage de Dār El-Haddād, dessin de K. Mokaddem, d’après 
REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions 
CNRS, Paris, 1967, p. 177.

-	 p. 106, Coupe sur le patio de Dār El-Haddād, dessin de K. Mokaddem, d’après 
REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions 
CNRS, Paris, 1967, p. 179.

-	 p. 107, Mausolée de Sidi Cherif, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures de 
Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 442.

-	 p. 107, Vue du patio de Dār El-Haddād, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures 
de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 445.

-	 p. 109, Vue de la salle d’apparat de Dār Lasram, cliché de L’Art Rue.

-	 p. 109, Vue de la salle à manger de Dār Lasram, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 109, Détail de la tribune du palais du Bardo, cliché de I. Memmi Mokaddem.



143

-	 p. 110, Plan du rez-de-chaussée de Dār Lasram, dessin de K. Mokaddem, d’après 
les plans de l’Association de Sauvegarde de la Médina de Tunis (ASM).

-	 p. 111, Plan du rez-supérieur de Dār Lasram, dessin de K. Mokaddem, d’après les 
plans de l’Association de Sauvegarde de la Médina de Tunis (ASM).

-	 p. 112, Plan de l’étage de Dār Lasram, dessin de K. Mokaddem, d’après les plans 
de l’Association de Sauvegarde de la Médina de Tunis (ASM).

-	 p. 113, Coupe longitudinale de Dār Lasram, dessin de K. Mokaddem, d’après les 
plans de l’Association de Sauvegarde de la Médina de Tunis (ASM).

-	 p. 113, Vue des anciennes écuries réaménagées, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 113, Premier vestibule de Dār Lasram, cliché de S. Lamine.

-	 p. 113, Le patio des communs, dwīria, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 114, Vue générale du patio de Dār Lasram, cliché de L’Art Rue.

-	 p. 119, Plan de Tunis – repérage des patios, dessin de K. Mokaddem, d’après des 
plans de l’ASM Tunis.

-	 p. 121, Vue du patio de Dār Ennaifer, enclavée dans Dār Lasram, cliché de K. 
Mokaddem.

-	 p. 122, Portique du patio de Dār Hammoūda Pacha, in REVAULT, Jacques, Palais 
et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 480.

-	 p. 122, Chapiteau de type Hafside à Dār Othmān, in REVAULT, Jacques, Palais 
et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 394.

-	 p. 122, Chapiteau de type Hispano-maghrebin à Dār Othmān, in REVAULT, 
Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 
1967, p. 393.

-	 p. 122, Chapiteau de type Ottoman à Dār Daoulatli, in REVAULT, Jacques, Palais 
et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 473.

-	 p. 123, Coupe de principe du dār, citerne et caves, dessin de K. Mokaddem.

-	 p. 124, Patio de Dār El-Hedri, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis 
XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 411.

-	 p. 125, Le puits de Dār El-Haddād, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures de 
Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 449.

-	 p. 125, Le puits de Dār El-Hedri, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures de 
Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 415.

-	 p. 126, Vue de la cave de Dār Ennaifer, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 126, Vue de la cave de Dār Bouthour, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 127, Plan de la cave, dāmūs de Dār Romdane Bey, dessin de K. Mokaddem, 
d’après REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, 
Éditions CNRS, Paris, 1967, p. 261.

-	 p. 127, Plan de la cave, dehlīz de Dār El-Hedri, dessin de K. Mokaddem, d’après 
REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siècles, Éditions 
CNRS, Paris, 1967, p. 145.

-	 p. 127, Plan de la cave, dāmūs de Dār Bouthour, dessin de K. Mokaddem, d’après 
les plans de l’architecte I. Ben Ayed.

-	 p. 129, Patio couvert de Dār Laroussi, Sidi Bou Saïd, XIXe siècle, cliché de K. 
Mokaddem.

-	 p. 129, Patio couvert de Dār El-Mellouli, La Marsa, 1923, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 130, Patio couvert du palais beylical du Bardo, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 130, Façade de Dār Abdūlwahāb, cliché anonyme.

-	 p. 130, Vue intérieure du balcon de Dār Abdūlwahāb, cliché de K. Mokaddem.

-	 p. 132, Axonométrie de la maison Minima, 1943, in BREITMAN, Marc, 
Rationalisme, tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949, P. Mardaga, 
Liège, 1986, p. 26.

-	 p. 133, Plan de la maison Minima et son système d’évolution, 1943, in 
BREITMAN, Marc, Rationalisme, tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-
1949, P. Mardaga, Liège, 1986, p. 26.

-	 p. 134, Détail de l’œuvre "Scène de Café à Tunis", aquarelle sur papier, 1937, 
Jellal Ben Abdallah.

-	 p. 136, Fontaine du patio central du palais Dār Ben Abdallah, Tunis, cliché de  I. 
Memmi Mokaddem.

-	 p. 140, Carreaux à décor d’oiseaux à Tourbet el-Bey, Ateliers de faïence de 
Gammarth, XIXe siècle, cliché de K. Mokaddem.



144




