LE PATIO

Au cceur de la Médina de Tunis









Ecole Polytechnique Fédérale de Lausanne

Le patio, au coeur de la medina de
Tunis

Comment le principe d'intimité devient le générateur de
['urbanisme de la ville ?

Mohamed Khalil Mokaddem

Travail encadré par Pr. Nicola Braghieri






Un grand merci et une gratitude infinie a tous ceux qui, de pres ou
de loin, ont pu apporter leur aide pour la réalisation de ce travail.






| N e L T O

f'tf'

~
=
~
=]
<
.
S—
.

[ 44

Table des matieres

Avant-propos
Localisation de la ville de Tunis
I - Histoire de la ville de Tunis

- Aux origines de Tunis
- La conquéte arabe
- Tunis, capitale d'un état

- Tunis, capitale d'une province de I'Empire Ottoman puis d'une République
II - Structure de la ville de Tunis

- Morphologie de la ville

- Comparaison avec d'autres médinas tunisiennes
- Faubourgs de la médina de Tunis

- Structure viaire de la médina de Tunis

- Opérations urbaines modernes a Tunis
III - Batiments de la ville de Tunis

- Les mosquées

- Les souks

- Les medersas

- Les fondouks

- Les casernes

- Les hammams

- Les dars

- Comparaison typologique

- Observations et synthése

11

13

14
15
18
21

25

26
30
32
34
38

41

42
48
54
60
66
72
78
84
87



IV - Le DAR, composante principale de la ville de Tunis

- Aux origines des la maison tunisoise

- Le chantier de la maisons tunisoise

- La maison commune : Dar Belhaouane
- La maison bourgeoise : Dar Hababou

- La grande demeure : Dar El Haddad

- Le palais : Dar Lasram
V — Le patio au cceur de la médina

- La cour, lien de la communauté

- La dialectique extérieur — intérieur

- L’ « enclos exclu »

- Les sous-sols de la maison

- Le XIXe siécle, un tournant architectural

- La reconstruction en Tunisie, 1943 — 1947
Glossaire

Bibliographie

Table des figures

&9

90
93
96
98
104
108

115

116
118
120
120
128
131

135
137

141



Avant-propos

Tunis compte parmi les plus anciennes cités d’Afrique, deux fois millénaire, et capitale du pays depuis huit siécles. Son noyau de ville en
tant que telle est représenté par la médina de Tunis, aujourd’hui le centre historique de la capitale. Jadis la ville s’y résumait. Médina est un
terme arabe désignant globalement une ville.

Close de murailles, la médina est un espace dont I’organisation est régie par ses propres régles et principes, d’apparence inaccessibles et
confus a la lecture d’un simple plan de la ville.

C’est a cette confusion apparente, qui en réalité n’en est pas une, que nous essayerons de répondre dans les pages suivantes. Ce travail est
men¢ dans le cadre de I’énoncé théorique de master, projetant les bases théoriques du projet de master d’architecture venant cloturer le
cursus universitaire.

Un premier chapitre consacré a [’histoire de la ville semble étre une introduction utile afin de contextualiser au mieux le développement qui
suivra. Le répertoire ainsi que [’analyse architecturale des différents batiments, objets architecturaux composant la médina de Tunis, aura
¢été le moyen d’en appréhender la substance architecturale et la philosophie sous-jacente a cette derniére.

Une attention particuliere aura été portée a I’architecture domestique, composante essentielle du tissu urbain tunisois et particulierement sur
le role du patio dans cette derniere.

Dans cette urbanité dense, irriguée au moyen de rues étroites, le patio s’inscrit comme organe vital du batiment, pourvoyeur d’air et
de lumiere. Il revét aussi une fonction sociale, lieu de rassemblement de la maisonnée a 1’abri des regards étrangers, en équilibre entre
ouverture et isolement.

De précieux enseignements peuvent étre tirés de cette architecture ancestrale afin de répondre aux enjeux climatiques et sociaux de
I’architecture contemporaine. Cette recherche aura été une tentative afin d’expliciter la dualité rue-patio dans 1I’émergence du tissu urbain de
la médina de Tunis. Ce fut par ailleurs une excellente opportunité afin d’explorer, décrypter et analyser un héritage culturel et architectural
riche et précieux pour un natif de cette ville.

Khalil Mokaddem



Tunis et ses environs

Jebel Ahmar
84 m

Sebkha
Ariana

La Marsa®

Carthage
rthag o
[§;

ba Goulette

Golfe de Tunis

Sebkha
El Sedjoumi

Jebel Boukornine
507 m

Jebel Ressas

805 m 0 km 5km

10



Localisation de la ville de Tunis

Au milieu de la Méditerranée se situe le pays septentrional de
I’ Afrique, la Tunisie. Faisant face a la Sicile avec laquelle elles
forment le canal de Sicile, passage stratégique convoité depuis
I’ Antiquité, la Tunisie a su tirer profit tout au long de 1’Histoire de
cette position.

Bordée par la mer au nord et a I’est, par I’Algérie a 1’ouest et la
Libye au sud-est, la Tunisie est pays de culture méditerranéenne,
de religion musulmane, dont I’arabe est la langue officielle.

Tunis en est la capitale et se situe sur le littoral nord-est du pays,
au fond de la lagune, appelée Lac de Tunis, reliant la ville a la mer
au niveau de la Goulette. Située a 15km de I’antique Carthage,
sa « sceur ainée », Tunis se développe sur un isthme culminant
a 50 meétres au-dessus du niveau de la mer, dominant les plaines
alentours et la lagune, lui assurant ainsi une protection de par le
choix de cet emplacement stratégique.

La disposition de son relief a contraint sa forme et sa croissance.
En effet, a ’est les falaises dominant la sebkha el-Sedjoumi et a
I’ouest les marécages de la lagune et leurs pestilences ont fait que
seule 1’expansion vers le nord et le sud, dépourvue d’obstacles
physiques, fut possible.

Tunis est entourée de trois plans d’eau, la lagune, reli¢e a la mer et
deux sebkhas, celles d’el-Sedjoumi et celle de 1’ Ariana.

Il s’agit d’étendues éphémeres d’eau salée, alimentées par les eaux
de pluie, similaires a un lac I’hiver et séches I’été. De nombreux
oiseaux migrateurs y nichent a ’instar des flamants roses et des
canards sauvages.

Ainsi placée, Tunis se trouve sur un site naturellement défendu
tout en étant reliée a la mer, a travers la lagune faisant office
d'intermédiaire et la Goulette comme avant-port, contrairement a
Carthage dont I’exposition sur le littoral a compliqué la défense.

11

Carte du bassin méditerranéen

Kairouan
.

0 km 200 km
Carte de la Tunisie — —



Vue de la ville de Tunis, gravure, 1574.

12



I - Histoire de la ville de Tunis

"inds 25 BAL B ey LA O Ly Y d,DLA b gLl )"
QA ol pleal €

« L'histoire, en apparence, n'est qu'une information sur les événements passés, une narration des faits anciens ; mais, en réalité, elle est une
science qui permet de connaitre les causes et les origines profondes des phénomeénes. »

Ibn Khaldtin, Les Prolégomenes, 1377

13



Aux origines de Tunis

L’occupation humaine du site de Tunis aurait des origines berberes,
ainsi que le nom méme, qui dériverait de Thynes ou Tunes.
Néanmoins, en [’absence de témoignages archéologiques, il n’est
pas permis de se prononcer de maniére formelle sur cela. Seule
I’hypothese demeure donc possible.

Un satellite de Carthage

Les premiers témoignages nous étant parvenus de l’existence
d’une agglomération sur le site de Tunis remontent au I'V® siécle
av. J.-C.!, soit plus de quatre si¢cles aprés la fondation de Carthage
fondée au IXc siecle’ av. J.-C. Diodore de Sicile rapporte une
révolte contre Carthage en -395 av. J.-C., et ayant été menée depuis
Tunes qui tirait déja sa force de son site stratégique.

Cette agglomération satellite de Carthage était gouvernée par
une élite assez raffinée, en attestent les tombes découvertes sur
la colline de la Rabta’. Entourée d’une enceinte fortifiée des le
I'Ve siecle, Tunis subit plusieurs sieges, lors de conflits avec
Carthage mais aussi lorsque celle-ci est en guerre contre Rome
notamment. La derniére guerre qui oppose Rome a Carthage, la
troisiéme guerre punique, entre -149 et -146 av. J.-C., se soldera
par la victoire des romains et la destruction de la Carthage punique
ainsi que de Tunes.

Rares sont les témoignages sur Tunis pendant la domination
romaine. Elle est figurée sur la Table de Peutinger, carte romaine
du I'Ve siecle ap. J.-C., sous le nom de Thuni(s), a proximité de

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d 'une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 60.

2 - Carthage aurait été fondée en -814 av. J.-C., par Elyssa (Didon), princesse
phénicienne fuyant Tyr.

3 - DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009,
p. 10.

14

Carthage mais sans indication supplémentaire aucune.

Tunes semble n’avoir joué qu’'un réle de second plan parmi les
villes de la province d’Afrique, probablement celle d’un relais de
poste, mutatio.

e

Havra g ‘,A i Sadinal
& —
o B R
; P
£ %
Frewiic -"\.
1 BT T

et
ol

e

e 22 3
SV, Tupurhort 9 orlan e
O
ST

La carte de Peutinger,
Tunis y est désignée par deThuns

Avec la christianisation de I’Empire Romain en 380, Tunes devient
le siege d’un évéché. Sous les vandales (429-533), Tunis est dotée
de thermes. Sous les Byzantins, il continue d’étre question de Tunes
comme siége d’un évéché, mais ceci ne renseigne pas davantage
sur I’ampleur de la ville puisque méme certains villages eurent
aussi leurs évéques. Carthage était une place forte de 1’empire
Byzantin puisqu’il a été envisagé par I’empereur Héraclius d’y
transporter sa capitale depuis Constantinople, au début du VII®
siécle. Néanmoins, le patrice Grégoire, gouverneur de la Province
d’Afrique, affirme son indépendance vis-a-vis de I’empire et se
proclame empereur en 646, avec pour capitale Sufetula, actuelle
Sbeitla, au sud-ouest de la Tunisie.

Tunes resta sans aucun doute une simple bourgade tant que
Carthage subsista®.

4 - SEBAG, Paul, op. cit., p. 71.



La conquéte arabe

Tunis, chef-lieu d’un district

C’est en 647apres J.-C., que les armées arabes forcent les lignes
fortifiées aux portes du désert et pénéctrent dans le pays. Il s’agit
d’une premiere incursion durant laquelle les combats ont été
sanglants et la victoire arabe confirmée par la mort du patrice
Grégoire. La premicre expédition a but d’islamisation d’occupation
aura néanmoins lieu en 670, sous la conduite de Okba Ibn Naff,
qui fondera Kairouan. Carthage n’est définitivement prise aux
byzantins qu’en 698. Ses fortifications sont détruites sur les ordres
du conquérant Hassan Ibn Noman. La déchéance de Carthage ouvre
le champ a I’essor de Tunis ou les arabes fondent les prémices
d’une ville musulmane aux environs immédiats de 1’antique
Tunes. Hassan Ibn Noman, destructeur de la Carthage chrétienne
est considéré comme étant le fondateur de la ville de Tunis qui n’a
pu, semble-t-il s’épanouir, qu’a la ruine de sa grande sceur voisine.
« La cité déserte fut abandonnée aux injures du temps et tous
ceux qui viendront y charger des marbres ou des pierres en
consommeront lentement la ruine »'.

Les batiments de Carthage et ses environs serviront donc de carriére
pour la construction de la médina de Tunis, avec I’avantage de
pouvoir y prélever, a grand effort, pierres et marbres déja équarris
et préts a I’emploi.

En témoigne aussi le savant Ibn Khaldin, que I'on surnomme
le pere de la sociologie moderne, au XIV® siécle, qui écrit dans
sa Muqaddima, « Les habitants de Tunis ont besoin de pierres
et les magons apprécient celles de la Malga (nom donné par
les conquérants arabes aux envions de Carthage). Ils ont donc
longtemps essayé de les démolir. Mais il faut d’énormes efforts

1 - SEBAG, Paul, op. cit., p. 75.

15

pour détacher des fragments minuscules. Les gens se réunissent
pour ce travail : je l’ai bien vu dans ma jeunesse »*.

Une des premieres grandes entreprises menées par les musulmans
nouvellement installés & Tunis, apres la construction de la grande
mosquée Zitouna en 734°, fut la construction d’un port et d’un
arsenal afin de recevoir mille coptes envoyés d’Egypte, avec leurs
familles®, qui construiront les navires et régiront le port. Ceci pose
les prémices de 1I’'importante ville que deviendra Tunis dans le
futur.

La Tunisie prendra alors le nom d’Ifrigia, forme arabisée de
I’Africa latine. Les villes s’y développent a I’instar de la capitale,
Kairouan®, au centre de 1’actuelle Tunisie, bien a I’intérieur des
terres, Sousse ou Sfax, elles villes littorales au sud de Tunis.

Bien que Tunis ait pris, durant le VIII® siécle, une fonction militaire,
avec |’arsenal et le port notamment, de nombreux artisans prennent
place dans la ville afin de répondre aux besoins des soldats et autres
ouvriers. Une dynamique économique se met ainsi en marche.

2 - IBN KHALDUN, Discours sur [’histoire universelle : Al-Muqgaddima. Traduit de
I’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus,
2020, p. 549.

3 - SEBAG, Paul, op. cit., p. 84.

4 - C’est le calife omeyyade Abd El-Malik qui ordonne au gouverneur d’Egypte de
réunir ces mille coptes et leurs familles et de les équiper pour le voyage vers Tunis.

5 - C’est Kairouan, fondée en 670, qui est la capitale de I’Ifriqia et ou siegent les

gouverneurs nommegs par les califes Omeyades de Damas puis Abbassides de Baghdad.



Tunis sous les Aghlabides (800-909)

Sous le régne de la dynastie des Aghlabides, de 800 a 909, avec
la ville de Kairouan pour capitale, la Sicile entre sous domination
musulmane et Tunis prend une place prépondérante dans le
commerce méditerranéen.

La mosquée de la Zitouna est reconstruite (863-864) dans les
dimensions que nous lui connaissons aujourd’hui, ainsi qu’une
premiére Kasbah, place forte au point culminant de la ville,
résidence du gouverneur et quartier général de I’armeée.

En 894, Ibrahim II, prince aghlabide transporte sa cour de Kairouan
pour I’installer a Tunis qui devient capitale des Aghlabides jusqu’a
la chute de leur dynastie en 909.

Vue générale de la médina de Tunis; au premier plan, a gauche, minaret de la mosquée
Zitouna, en arriére-plan a droite, la colline du Djellaz, 1912.

Tunis sous les Fatimides (909 — 1054)

En cette année, les Fatimides redonnent a Kairouan son rdle de
capitale, temporairement avant de fonder la leur, Mahdia. Sous cette
dynastie qui gouverne le pays, Tunis prospere notamment grace
aux initiatives de Muhriz Ibn Khalaf !, dignitaire qui développera
les premiers souks et permettra aux juifs de s’installer dans le
quartier de la hara (jusqu’alors, ils devaient quitter I’enceinte de la
ville le soir venu). C’est aussi sous son initiative que les murailles
de la ville sont renforcées?. Cing portes de la ville de cette époque
nous sont connues : Bab el-Djazira, Bab el-Bahr, Bab Qartagenna,
Bab Souika et Bab Arta (dont la trace est perdue de nos jours).
Tunis demeure tout de méme une capitale de province et serait
méme la deuxiéme ville du pays apres Kairouan, qui méme si n’est
plus la capitale demeure le centre névralgique du pays.

Les voyageurs comme Ibn Hawqal et Al-Bakrirapportent larichesse
et le raffinement de 1I’économie tunisoise, la générosité des souks,
indices de I’importance de la ville de Tunis et son développement
selon la théorie d’Ibn Khaldiin : « Seules, cependant, les grandes
villes raffinées — adonnées au luxe et a la culture — font place
aux métiers destinés a produire le superflu : verriers, orfevres,
parfumeurs, cuisiniers, chaudronniers, patissiers, tisseurs de
brocart, etc. Tous ces artisans se trouvent plus ou moins, en
raison de [’accroissement des usages de raffinement et de luxe qui
réclament des techniques pour les satisfaire »®.

1 - Mubhriz Ibn Khalaf deviendra a sa mort, en 1022, le saint patron de la ville et son
mausolée lieu de recueillement jusqu’a nos jours.

2 - DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions,
2009, p. 14.

3 - IBN KHALDOUN, Discours sur [’histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de
I’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus,
2020, p. 596.



Tunis, principauté des Khorassanides (1054 - 1159)

Tunis, en proie aux attaques des tribus berbéres campées a
proximité, implore 1’aide du prince Ziride de Bougie qui nomme
Abd el-Haq Ibn Khorassane gouverneur de Tunis. Celui-ci sera
a ’origine d’une dynastie qui régnera durant un court siecle sur
Tunis et ses environs. En réponse aux multiples attaques extérieurs,
le nombre de portes de la ville se réduit a trois et un important
mouvement d’exode rural serait probablement a [’origine de
la naissance des faubourgs. La résidence de cette dynastie se
trouvera a I’intérieur de la ville, non loin de Bab el-Menara, et
dont subsistent la mosquée d’el-Qsar (littéralement moquée du
palais) et le monument funéraire de la dynastie couvert d’une
coupole (Sidi Boukhrissane, altération de Bant Khorssane), ainsi
que Mesjed el-Kobba!' (oratoire de la coupole, rue Tourbet el-Bey).
C'est d'ailleurs dans cet oratoire de quartier qu'au XIV® siecle, le
savant Ibn Khaldtn, enfant, apprendra le Coran.

C’est sous les Banti Khorassane que les premiers traités
commerciaux sont signés avec des nations chrétiennes d’outre-
Meéditerranée comme la Sicile, Génes et Pise qui ouvrent des
consulats-auberges, dits fondouks, dans les quartiers bas de la ville
de Tunis, vers Bab el-Bahr. Ce ne sera qu’a partir du XIII¢ siécle
que Catalans, Vénitiens, Florentins et Provengaux entrent en scene.

1 - Il est admis par tous que c’est au kouttab, ou école coranique, de Mesjed el-Kobba
que le savant Ibn Khaldun, ait appris le Coran, sa maison familiale étant a proximité,

dans la méme rue.

17

Fagade de Mesjed el-Kobba (XI¢ siecle) , rue
Tourbet el-Bey, 2024.

Tunis, chef-lieu de province Almohade (1159 - 1227)

Lorsque les Almohades de Marrakech conquiérent I’Ifriqia, le
calife Abd al-Moiimin, attribue a Tunis le role de capitale de la
province de son vaste empire s’étendant des cotes Atlantiques
jusqu’en Cyrénaique. La dynastie des Banii Khorassane, qui a posé
les fondations économiques de la fondation de la ville, est destituée
et un gouverneur, sous 1’autorité de Marrakech, est nommé?>.

Le siege du pouvoir repasse, du palais Khorassanide intra-muros,
a la forteresse de la Kasbah. Cette citadelle abrite le palais du
gouverneur, des casernes pour la garde personnelle du gouverneur,
une autre pour I’armeée, et une prison. Les gouverneurs se succedent
a la téte de la province, jusqu’a la nomination, en 1226, de Abu
Zakariya Yahia, de la famille des Bant Hafs.

2 - DAOULATLI, Abdelaziz, op.cit., p. 20.



Tunis, capitale d'un état

Tunis, capitale des Hafsides (1227 - 1574)

En 1227, Abt Zakariya cesse de reconnaitre 1’autorité du calife
almohade de Marrakech et affirme son indépendance. Ifriqia
redevient ainsi un royaume indépendant avec Tunis pour capitale.
De nombreuses principautés du Maroc et d’Andalousie prétent
allégeance au souverain de Tunis.

La Kasbah est reconstruite, sur le point le plus haut de la ville,
telle une petite ville fortifiée et indépendante abritant le siege du
gouvernement, la résidence du sultan et de la cour, une prison et des
casernes pour la garde royale et les soldats. Une mosquée a prone
est construite dans I’enceinte de la Kasbah, sous les ordres de Abui
Zakariya, entre 1231 et 1235. Il s’agit de la seconde mosquée a
prone de Tunis apres la grande mosquée de la Zitouna.
L’impulsion économique est donnée par le sultan avec la fondation
de nouveaux souks spécialisées dans la ville a I’instar de Souk el-
Attarin (parfumeurs), Souk el-Qmach (étoffes)',...

Minaret de la mosquée de la Kasbah
(1233), 1937.

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 126.

Les quartiers résidentiels constituent un mélange hétérogeéne
de catégories sociales a en juger par la mixité courante entre les
grandes demeures et les logements plus modestes. Dans la méme
rue, ou dans la méme impasse, se trouvent représentées toutes les
catégories sociales.

Des travaux d’embellissement de la grande mosquée Zitouna
sont entrepris sous les sultans Al-Wathiq (1277-1279) et Abu
Yahia Zakariya (1311-1317). Une nouvelle mosquée a prone est
construite a ’est de la ville, a proximité de Bab el-Bahr.

C’est sous les Hafsides que les premicres medersas du Maghreb
voient le jour, avec la medersa el-Chammaiya, construite par Abil
Zakariya, fondateur de la dynastie. Nombre d’autres medersas
suivront avec ses successeurs, afin d’ancrer au mieux la doctrine
unitariste Almohade que les premiers Hafsides, malgré leur
défection de Marrakech, continuent d’adopter et de pratiquer. Les
sciences fleurissent avec ces nouveaux foyers du savoir, formant
les hauts dignitaires de I’état.

Hospices et auberges sont implantés dans la médina de Tunis, dont
le premier, sous le sultan Abt Faris (1394-1435), le maristan’.
Une midha, salle des ablutions, est aménagée a proximité de la
mosquée Zitouna, au fond de I’impasse de la Khaldounia, dans le
souk el-Attarin, sous le régne du sultan Abi Amr Othman en 1450
(d’aprés une inscription in situ). La construction des mausolées
de Sidi Ben Arous et Sidi El Kalay (tous deux a proximité de la
mosquée Zitouna) remontent aussi a cette période.

Les remparts de la ville sont restaurés sous les Hafsides et de
nouvelles portes sont ouvertes, signe de paix et de puissance
du pouvoir en place, n’ayant a craindre d’incursions ennemies
particulicres.

2 - Le terme dériverait du persan, Bimaristan, signifiant un hopital.



Abt Zakariya (1226-1249) construit Bab el-Menara (la porte du
fanal), simple arc en fer a cheval, donnant sur un vestibule droit
accédant a la ville et fermé de solides portes en bois. C’est au
sultan Al-Wathiq (1277-1279), malgré son court régne, que nous
devons la porte de Bab el-Djedid (la porte nouvelle), avec son
entrée coudée, chef d’ceuvre d’ingénierie militaire en dépit de sa
simple apparence'.

Bab el-Menara (XIII° siecle), 1937.

Deux faubourgs, ayant émergé des le XII¢ siécle semble-t-il
viennent compléter le complexe urbain déja formé par la médina
en tant que telle, ceinte de sa muraille, ainsi que la kasbah, elle
aussi fortifiée.

Ces faubourgs nord et sud prendront le nom des portes de la

1 - DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009, p. 66.

19

médina ouvrant dessus, respectivement Bab Souika et Bab el-
Djazira. C’est a partir de ’accession au tréne de Abii Abdallah
Muhammad en 1317 qu’une deuxiéme enceinte, enveloppant les
deux faubourgs, est élevée mais ne sera achevée que sous le régne
de Abu Ishaq (1350-1369). Six portes percaient cette nouvelle
enceinte. Au nord, Bab el-Khadhra, Bab Saadoun, Bab el-Uldj. Au
sud, Bab Khaled (dont la trace est perdue aujourd’hui), Bab el-
Falla et Bab Alioua. Le mur d’enceinte s’interrompait vers 1’est, au
niveau des marais précédant la lagune. Les faubourgs étant ainsi
exposés aux attaques sur ce coté’.

Le faubourg nord connut un important développement sous les
Hafsides avec [I’installation d’une conséquente communauté
andalouse de musulmans chassés d’Espagne par la Reconquista.
La multiplication des mosquées a prone est un excellent indice
sur la croissance d’une ville puisqu’il suit la croissance de la
population et 1’étalement géographique de 1’espace urbain. La
fondation de la mosquée d’Abi Mohamed remonterait a la moitié¢
du XIII° siecle, celle de Sidi Yahia a I’an 1346 et la moquée d’el-
Tabbanin a 1451. Ainsi, sous les Hafsides, voient le jour trois
mosquées a prone rien que dans le faubourg nord®. Des medersas
sont aussi construites dans ce faubourg, on peut y nommer celle
de Sidi Yahia, mitoyenne et contemporaine a la mosquée du méme
nom citée plus haut et fondée en 1346.

Le faubourg sud a aussi compté un important développement
urbain sous les Hafsides méme s’il ne recut pas une communauté
andalouse (qui sont réputées riches et raffinées). Trois mosquées a
prone y furent construites : mosquée el-Tawfiq ou mosquée d’el-
Hawa en 1252 ainsi qu’une medersa dans le méme complexe, celle

2 - SEBAG, Paul, op.cit., p. 130.
3 - ibid, p. 128.



de Bab el-Djazira a la seconde moitié¢ du XIII¢ siecle, et celle
d’el-Hulog, non loin de Bab el-Djedid en 1375

C’est sous les Hafsides que Tunis connait son age d’or de capitale
d’un empire florissant, ville de sciences et de culture, place
financieére importante dans le bassin méditerranéen. C’est aussi
durant cette période qu’elle acquiert le plus grand nombre de ses
monuments et édifices d’importance.

A la mort de Abii Amr Othman en 1488, le pouvoir de la dynastie
hafside périclite et s’affaiblit avec les tentations grandissantes des
deux nouveaux maitres de la Méditerranée et grands rivaux, la
couronne d’Espagne d’une part et ’Empire Ottoman d’autre part.

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 129.

20

Vue de la mosquée de Youssef Dey (1612). Au premier plan le mausolée
de ce dernier. En arriére-plan, le minaret hafside de la mosquée de la
Kasbah, 1937.



Tunis, capitale d'une province de I'Empire Ottoman puis d'une République

Sous les mouradites

Le pays est administré d’abord par un gouverneur, pacha,
représentant de [’autorit¢ du sultan de D’Empire Ottoman,
néanmoins, en raison de multiples révoltes et instabilités, le
pouvoir est entre les mains d’un Dey élu par I’assemblée de la
milice militaire. Othman Dey sera le premier Dey a réellement
diriger le pays, de 1595 a 1610 et a sa suite Youssef Dey de 1610
a 1637. Le pouvoir des deys se résumera par la suite en un titre
davantage honorifique, le vrai pouvoir étant entre les mains des
Beys, autre titre de la cour ottomane.

Mourad Bey, fidéle de Youssef Dey et chef du camp volant ou
mahalla, (expédition allant deux fois par an dans 1’arriére-pays
collecter les impots) prend progressivement davantage de pouvoir
par rapport a Youssef Dey vieillissant. A la mort de Mourad en
1631, c’est son fils Hammouda qui hérite de ses charges et qui
brillera par ses victoires et sa vaillance. Au déces de Youssef Dey
en 1640, Hammouda Bey dirigera le pays jusqu’en 1666 tel un
sultan et recevra de la Sublime Porte le titre de Pacha et entrera
dans I’Histoire sous le nom de Hammouda Pacha.

La Kasbah continue d’étre la résidence du gouverneur, désormais
le Dey, qui y tient conseil et y loge avec son gouvernement. Le Bey
logera quant a lui dans la médina.

De nouveaux souks voient le jour, répondant a la demande des
ottomans nouvellement installés a ’instar de souk el-Bechamqia
(vendeurs des bechmags, savates ottomanes), souk el-Triik (souk
des tailleurs spécialisés dans les vétements turcs), le souk des
chéchias (bonnets traditionnels de laine rouge ayant fait la fortune
de la ville Tunis a un moment donné), ainsi que souk el-Berka
(vendeurs d’esclaves noirs), que Georges Margais nous rapport
comme suit : « La Berka, ou [’'on vendait a |’encan les esclaves
noirs, est ['un des coins les plus curieux de la médina. Au carrefour

21

de quatre rues, une placette s’élargit, abritée par une coupole
centrale et des voiites d’arétes que soutiennent des colonnes. On
imagine, a la place des gens de loisir qui hantent ce lieu tranquille,
la foule bruyante des crieurs publics et des acheteurs, le brouhaha
des encheres autour du bétail humain farouche ou résigné »'. 1l est
anoter que I’abolition de I’esclavage en Tunisie aura lieu en 1846.

Des monuments existants sont rénovés et embellis, tel est le cas de
la medersa el-Chammaiya et de la medersa el-Ungia, toutes deux
d’époque hafside, le minaret de la grande mosquée de la Zitouna est
restauré et embelli sous Hammouda Pacha en 16522 tandis que de
nouveaux sont construits. La mosquée de Youssef Dey, a proximité
de la Kasbah est construite par ce dernier ainsi que son monument
funéraire la jouxtant dans un style ottoman reconnaissable a son
minaret octogonal, la mosquée de Hammouda Pacha, non loin,
construite par ce dernier quelques décennies plus tard est d’une
grande similarité et comporte aussi un monument funéraire ou il
repose ainsi que sa famille. De nouvelles medersas voient aussi
le jour comme celle construite par Youssef Dey dans le souk el-
Bechamgqia et la medersa el-Mouradiya (du nom de la dynastie des
descendants de Mourad Bey) construite sous Hammouda Pacha
dans le souk el-Qmach, a I’ouest de la grande mosquée Zitouna®.

Nombre de grandes demeures de dignitaires Ottomans installés a
Tunis voient le jour (et dont certaines continuent a étre occupées
par leurs descendants), comme Dar Othman Dey, pres de Bab el-

1 - MARCAIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célébres, Paris, H.
Laurens éditeur, 1937, p108.

2 - LAMINE, Sihem. “Colonial Zaytuna: The Making of a Minaret in French-Occupied
Tunisia”, Mugarnas 38, Brill, 2021, p.194.

3 - SEBAG, Paul, op. cit., p. 172-173.



Djedid, Dar el-Hedr1, a proximité de la mosquée Zitouna, Dar el-
Dawlatli et Dar el-Mrabet, rue Sidi Ben Arous,...

Les palais du pacha et du bey prennent aussi place dans la médina,
le premier non loin de Bab Souika, a la rue du Pacha, le second a
proximité de la Kasbah et aujourd’hui si¢ge de la présidence du
gouvernement tunisien. Ces grandes unités domestiques, ajoutées
aux monuments précités viennent enrichir la parure monumentale
de la ville de Tunis.

Sous les Husseinites (1705-1957)

Hussein Ben Alli, dignitaire de la milice turque de Tunis prend
part au renversement de la dynastie des Mouradites et accede au
trone en 1705 sous le nom de Hussein Bey. Il fonde la dynastie
Husseinite ou le principe de primogéniture accorde la succession
au trone a ’ainé de la famille, quel qu’ait été son lien de parenté
avec le précédent monarque.

La Kasbah de Tunis abrite le quartier militaire avec casernes,
entrepOts & munitions et fonderie a boulets. N’en demeure pas
moins que le sublime minaret de style almohade de la mosquée
hafside domine toujours la ville de Tunis, comme vestige d’une
autre ere. Le siege du pouvoir, en la résidence du souverain, passe
rapidement de Dar el-Bey a la Kasbah au Palais du Bardo, dans les
environs de Tunis, remontant a I’époque hafside et remanié au fil
des dynasties. Il sera le sieége du pouvoir de la dynastie husseinite
jusqu’a son abolition en 1957.

Hussein Ben Alf, en digne successeur des grands beys Mouradites
Youssef Dey et Hammouda Pacha fait construire dans le quartier
des teinturiers, au sud de la médina, non loin de Bab el-Djazira, une
mosquée, Jami el-Djedid (la mosquée neuve) au style similaire aux

22

deux précitées, dotée d’un mausolée et d’'une médersa. Hussein
Ben Al fait aussi construire trois medersas durant son regne :
medersa el-Nakhla en 1714, a proximité de la mosquée Zitouna,
la medersa el-Husseiniya el-soghra en 1715, pres de Bab el-Djedid
et la medersa de Jam1 el-Djedid. Ses successeurs continuent sur la
méme lancée en développant le réseau de medersas : medersa de la
rue Achour en 1746, la medersa el-Bachia en 1752, la Slimaniya en
1754, la medersa de Bir Lahjar en 1756... Un mausolée, Tourbet
el-Bey (dont le quartier entre Bab Menara et Bab el-Djedid, prendra
le nom par la suite), est construit par Ali Bey en 1782 et accueillera
les dépouilles de la majorité des souverains, épouses, fideles et
favorites ainsi que certains des ministres. Son fils, Hammouda qui
lui succede en 1782, portera le nom de Hammouda Pacha, comme
son illustre prédécesseur plus d’un siécle auparavant. Celui-ci
renforcera les défenses de la ville en reconstruisant les murailles
extérieures de Tunis, les ponctuant régulierement de bastions.
Hammouda Pacha fera aussi construire dans la ville cinq casernes
afin de loger les soldats de la milice turque, les janissaires, encore
présents a Tunis.

Au XIXe siecle, de puissants ministres de la cour, aux origines
Grecques ou Circassiennes, se font construire a Tunis de
somputeux palais, comme celui du vizir Ibn Abi Dhiaf, a
proximité de Bab Souika, celui du ministre Mustapha Khaznadar
dans le faubourg nord, dans le quartier de Halfaouine, fief de son
prédécesseur Youssef Sahib el-Tabaa qui y construit entre 1808 et
1814 un complexe urbain abritant une grande mosquée a la turque
(semblable stylistiquement a celles de Youssef Dey, Hammouda
Pacha et Hussein Ben Al1), son mausolée, un hammam, un fondouk
et deux medersas ainsi que son palais. Le général Ben Ayed se fait
construire un complexe palatial fastueux dans le quartier de Bab
el-Djedid, tandis que d’autre notables s’installent dans le faubourg
sud, non le loin de la Kasbah, dans le quartier de Bab el-Menara.



Avec les changements politiques en Europe et la modernisation des
administrations et des sociétés, Tunis suivit le pas avec la fondation,
en 1875, sous Sadok Bey (1859-1882), du collége Sadiki, premiére
école faisant place aux langues étrangeres et aux enseignements
scientifiques, en plus des enseignements alors courants, de la
linguistique arabe et des sciences juridiques de 1’Islam’.

Tunis et la ville moderne

C’est en 1872, que les murs de la premiére enceinte, celle de la
médina centrale, sont démolis?, laissant place a des boulevards ou
le tramway est installé et faisait le tour de la médina.

La conscience de la valeur patrimoniale de la médina commence a
émerger, d’une part, avec I’interruption de constructions nouvelles
importantes, et d’autre part avec le recensement des différents
biens a valeur patrimoniale (mosquées, zaouias, mausolées,
medersas,...) et leur classement aux monuments historiques qu’il
faudrait conserver.

La seule intervention architecturale d'envergure ayant eu lieu dans
la médina de Tunis a I’aube du XX¢siecle aura été la démolition du
minaret du XVII¢ siécle de la mosquée Zitouna, trapu et assez peu
digne de la grandeur de la mosquée, et la construction en 1894 d’un
minaret trés similaire a celui de la mosquée hafside de la Kasbah
(26m de hauteur), mais aux proportions bien plus importantes avec
42m de hauteur’.

Au fil du temps et du développement des quartiers périphériques
comme le Bardo, Montfleury et Mutuelleville, de nombreuses

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d 'une ville, Paris, L’'Harmattan, 1998, p. 282.

2 - Leur tracé est aisément reconnaissable aujourd’hui a la lecture d’un plan de Tunis.
3 - LAMINE, Sihem. “Colonial Zaytuna: The Making of a Minaret in French-Occupied
Tunisia”, Mugarnas 38, Brill, 2021, p186.

23

familles de la bourgeoisie de la médina quittent la ville historique
devenant inadéquate pour leurs nouveaux modes de vie (usage de
I’automobile,...) pour la ville européenne dessinée par les autorités
coloniales a partir de 1880, avec I’instauration du protectorat
francais. D’autres familles s’installent dans leur résidences
secondaires en banlieue nord (Carthage, la Marsa,...) et sud
(Radés, Hammam-Lif, Ezzahra,...) et délaissent leurs demeures
de la ville arabe qui sont aussitdt louées, a la piece, a des familles
venues de ’arriére-pays, ou squattées par des familles aux faibles
revenus. Tout ceci participe a la paupérisation de la société de la
médina, avec pour corollaire la ruine du tissus historique de la
ville, le pillage des matériaux de construction (marbres, boiseries
et carreaux de faience en vue de leur revente,...).

La médina de Tunis est inscrite depuis 1979 a la liste du patrimoine
mondial de ’'UNESCO, tout comme le seront les médinas de
Kairouan et Sousse en 1988.

De nos jours, la médina de Tunis abrite le gouvernement du pays,
ainsi que de nombreux ministéres (défense nationale, finances,
culture,...) ainsi que des institutions davantage en lien avec le
patrimoine comme 1’Institut National du Patrimoine (INP) sis a la
place du général Hussein, dans un palais construit au XIX° siécle
a I’emplacement de celui des rois Khorassanides (XI-XII si¢cles).
La médina centrale fait I’objet de nombreux travaux de restauration
et de consolidation des monuments ainsi que la réfection de
certaines rues, sous la direction de I’ Association de la Sauvegarde
de la Médina de Tunis (ASM), fondée en 1967, tandis que les
faubourgs sont relégués au second plan, malgré la richesse de
leur patrimoine bati. Le manque de moyens financiers impose des
décisions souvent difficiles a prendre, afin d’accorder les budgets
en priorité a certaines interventions d’urgence. ..



Vue de l'entrée de la Kasbah de Tunis, (vers 1915). Au premier plan, passage du tramway
périphérique de la médina. En arriére-plan, le minaret hafside de la mosquée de la Kasbah.

24



II - Structure de la ville de Tunis

25

« Les arabes comparent Tunis a un burnous étendu (dont le
capuchon serait la Kasbah d’apres Pellissier), et cette comparaison
est juste.

La ville s’étable dans la plaine, soulevée légérement par les
ondulations de la terre qui font saillir par places les bords de
cette grande tdche de maisons pales d’ou rugissent les domes des
mosquées et les clochers des minarets. A peine distingue-t-on,
a peine imagine-t-on que ce sont des maisons, tant cette plaque
blanche est compacte, continue et rampante. Autour d’elle, trois
lacs qui, sous le dur soleil d’Orient, brillent comme des plaques
d’acier. Au Nord, au loin, la sebkha er-Riana ; a | ’'Ouest, la sebkha
Sedjoumi, apergue par-dessus la ville ; au Sud le grand lac El
Bahira ou lac de Tunis ; puis en remontant vers le Nord, la mer, le
golfe profond, parait lui-méme un lac dans son cadre éloigné de
montagnes. »

Guy de Maupassant, La Vie errante, 1890



Morphologie de la ville

S’il fallait dresser une description de la morphologie de Ia
médina de Tunis, le plus cohérent serait de suivre une démarche
chronologique afin de montrer I’évolution, au fil des siecles, de la
structure de la ville.

Jusqu’a I’arrivée des conquérants musulmans, peu de témoignages
nous sont parvenus sur Tunis, ou le proto-Tunis d’époque punique
puis romaine méme s’il est certain que le site fut occupé durant ces
périodes.

A partir de la fin du VII® siécle, avec I’installation des musulmans,
une structure urbaine commence a émerger avec la construction
de I’arsenal a proximité de la lagune, ainsi que la grande mosquée
Zitouna, monument inaugural pour toute ville islamique. La ville
de Tunis est d’abord simplement entourée d’un fossé' circulaire en
guise de défense, ce ne sera qu’au VIII® siecle qu’elle sera dotée
d’une enceinte faite de briques et d’argile sauf du c6té de la mer ou
elle sera construite en pierre. Une enceinte plus solide fut construite
sous les aghlabides vers 864, ainsi que la citadelle de la Kasbah,
siege du pouvoir, a I’est de la médina, au point le plus haut. Celle-
ci est entourée de ses propres fortifications et communique avec la
ville au moyen d’une porte.

Al-Bakritémoigne, a la premiere moitié du XI°siecle, de la présence
de fortifications avec I’emploi de 1’expression de khandaq hasin,
a traduire par fossé fortifié, ponctué de portes permettant 1’acces a
la ville.? On avait ainsi une ville de forme ovale et percée de cing
portes, qui demeure la forme de la médina centrale jusqu’a nos
jours.

1 - DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009,

p. 11.
2 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d'une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 97.

26

Au début du XIII¢ siécle, avec I’avenement des hafsides, la Kasbah
est reconstruite sur de nouveaux plans afin d’abriter palais princier,
palais du gouvernement, et casernes pour la défense de la citadelle
qui est enveloppée de hautes murailles et communique avec la
ville a travers une porte fortifiée.

Les remparts de la ville sont renforcés et de nouvelles portes
viennent les ponctuer : Bab el-Menara et Bab el-Djedid avec son
entrée coudée caractéristique.

A partir du XII° siecle, deux faubourgs commencent a se former,
I’un au nord de la médina centrale et qui prendra le nom de la
porte s’ouvrant dessus, Bab Souika, I’autre au sud, Bab el-Djezira.
Essentiellement initialement constitués d’une population rurale
fuyant D’arriére-pays et venue chercher protection pres de la
capitale, ils sont progressivement enrichis notamment de familles
d’origine andalouses fuyant la Reconquista. Ce n’est néanmoins
qu’au milieu du XIV siécle que sera construite une seconde
enceinte enveloppant les faubourgs de la médina dont le tracé
ne semble différent de celui des enceintes du XVIII® siecle. Elle
était interrompue sur le c6té est, de Bab el-Khadhra a Bab Alioua.
La ville n’ayant ainsi dans cette zone pour seule défense que la
premiére enceinte.

Jusqu’a la fin du XVIII® siécle, seuls des apports mineurs sont
apportés a la parure défensive de la ville. Ce n’est que sous
Hammouda Pacha Bey (1782-1814) que les murailles de la
deuxiéme enceinte sont reconstruites et ponctués de bastions,
mais laissant toujours les cotés ouest des faubourgs a découvert,
considérant 1I’absence de menace de ce coté, la lagune offrant une
protection suffisante’.

3 - SEBAG, Paul, op.cit., p. 234.



SEBKHA EL SEDJOUMI

D R

Sidi Kacem
N
Bib Bab ,,_,./
cl-Gorjani Sidi Abdallah= ~ . . \
Cimetiére Sidi e o
A - * > Cimetiére Sidi . Bab Saado
= El Gorjani B ;Ahrfed {akkﬁ / ‘\

_/ FAUBOURG BAB DZIRA r Y

KASBA! Bab el-Ulgj =
A Bab
}‘ el-Menara

Bordj Flifel

1
&

] Bab Sidi
cl-Bnet A Abdessalem

MEDINA CENTRALE

FAUBOURG BAB SOUIKA Bab

el-Assal

Echelle: 1/20000
LAC DE TUNIS 0 250 500 m

||l 1 Credy

27



En 1872, dans un élan de modernisation de la ville, la muraille
de la premicre enceinte est démolie, laissant place a de larges
boulevards faisant le tour de la médina centrale.

Au lendemain de I’indépendance en 1956, aprés un protectorat
francais remontant a 1881, les pouvoirs publics décident Ia
démolition des remparts de la deuxiéme enceinte de la médina,
a I’exception de quelques fragments au nord, ainsi que deux
bastions dans la méme zone, afin d’¢largir les voies de circulation
et désenclaver la ville historique.

Il fut de méme pour la Kasbah de Tunis quelques années plus
tard, qui laissera place a une grande esplanade qui accueillera un
parking souterrain, le siége du parti Destourien au pouvoir, ainsi
que les ministeres de la défense et de la culture. Seul un fragment
des fortifications ouest est épargné, témoin de 1’enceinte hafside
de la Kasbah'.

Au vu de la déclivité du terrain sur lequel est construite la médina,
le systeme d’évacuation des eaux usées tire profit de la gravité
puisque c’est dans les marécages de la lagune que se déversent les
égouts, a ciel ouvert, qui traversent la ville d’ouest en est, vu la
pente. De nombreux voyageurs décrivent les désagréments causés
par les effluves, « dans la partie basse, le long de laquelle regne
une ligne d’égouts ouverts exhalant des senteurs d’une nature a
ne pouvoir méme étre decemment nommées. Le Lac de Tunis (...)
regoit toutes les immondices de la ville, cette vase n’est plus sous
Tunis qu’une boue noire et infecte dont les horribles exhalaisons
se mélant (sic) a celles des égouts ou kandak dont j’ai déja parle,
répandent dans [’atmosphere une insupportable puanteur ».’

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d 'une ville, Paris, L’'Harmattan, 1998, p. 632.
2 - PELLISSIER, Edmond, Description de La Régence de Tunis, Tunis, Editions
Bouslama, 1985, p.50 - 53.

En effet, chaque maison possédait sa propre fosse, ou ghar qui
collectant les eaux usées et dont le trop plein était évacué dans les
rigoles creusées au centre des rues et qui se déversaient, de proche
en proche, dans des cours plus importants jusqu’a rejeter les eaux
usées dans la lagune. Ainsi apparait un clivage entre la ville haute
et la ville basse, puisque les premiers sont les plus éloignés des
canaux d’égouts et les plus épargnés. La majorité des palais et des
grandes demeures se situe d’ailleurs dans les quartiers hauts de la
médina, entre autres pour cette raison. Nous détaillerons plus loin
d’autres raisons.



Vue panoramique des toits de lamédina de Tunis depuis les quartiers haut, non loin de Bab el-
Menara. Au milieu, le minaret de la mosquée d'el-Ksar, au fond a droite, la colline du Djellaz.

29



Comparaison avec d'autres médinas

« Pour qu’une cité se trouve a l’abri des surprises, il faut que
toutes ses maisons soient a l’intérieur d’une enceinte. »

Ibn Khaldin, Les Prolégomeénes, 1377

Une comparaison morphologique sommaire de Tunis avec quatre
autres médinas en Tunisie (les plus importantes) montre des
similitudes structurelles et des divergences.

Il s’agit des villes suivantes :

1) Le Kef au nord-ouest du pays, en zone montagneuse, dont les
fortifications remontent au XVII° siecle.

2) Kairouan, au centre du pays, ancienne capitale de I’Ifriqia et
remontant au VII® siecle.

3) Sousse, au centre du pays, ville cotiere en pente, donnant
directement sur la mer, fondée en 859.

4) Sfax, un peu plus au sud, sur la cote, dans une zone plate, fondée
en 849.

Les cing villes sont fortifiées, entourées d une enceinte et possedent
une kasbah (en rouge), sicge du pouvoir et de 1’armée, qui se
démarque du tissu urbain (en orange) espace civil et commercial.
Certaines villes conservent leurs remparts partiellement, comme le
Kef et Kairouan ou intégralement, comme Sousse et Sfax.
Lorsque le terrain le permet grace a une déclivité intéressante,
comme le cas de Tunis, le Kef et Sousse, la Kasbah est située au
point le plus haut, dominant ainsi toute la région afin de guetter les
menaces. Ces citadelles sont autonomes d’un point de vue défensif,
avec leur propre systéme de murailles et de bastions.

1 - IBN KHALDUN, Discours sur [’histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de
I’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus,
2020, p. 550.

30

Une parenté morphologique interpelle quant au plan rectangulaire
des villes de Sfax et Sousse, et qui pourrait s’expliquer par la
contemporanéité¢ de leurs fondations respectives avec dix années
d’écart.

I est a noter que seules les villes de Tunis et Kairouan possédent
des faubourgs (en gris), méme si ceux de cette derniére ne sont pas
compris dans une enceinte.

L’organisation des rues nous permet de lire une hiérarchie entre,
les axes principaux, traversant la ville d’une extrémité a [’autre
et d’autres, plus secondaires, qui en découlent, desservant les
différents quartiers, et découpant ainsi des ilots plus ou moins
importants.

La médina Tunisienne est donc systématiquement flanquée d’une
kasbah hébergeant le pouvoir local ainsi que les forces militaires,
et est entourée d’une muraille ponctuée de portes.

Le cas de Tunis dont I’enceinte est double, demeure exceptionnel,
et s’explique par I’ampleur prise par la ville, devenue capitale.
La singularité¢ du cas tunisois réside aussi en |’interruption de la
muraille, a I’ouest, compte tenu du terrain de la lagune non propice
aux invasions.



Plans des cinq médinas principales du pays

Le Kef

31

Sousse

Sfax

Légendes:
Bl Kasbah
[0 Médina
B Faubourg

&,

Echelle: 1/20000
0 250 500 m




Faubourgs de la médina de Tunis

« Le Bédouin qui se laisse attirer par la ville est incapable de
s’y adapter. Les seules exceptions sont ceux qui ont amassé
quelque argent, qui ont des ressources au-dela de leurs besoins,
et peuvent ainsi faire face aux dépenses somptuaires qui sont
naturelles chez les gens civilisés. Ceux-la peuvent se fixer dans
les villes et s assimiler a leurs habitants, en adoptant leurs usages
et en déployant le méme luxe qu’eux. Et c’est ainsi que les villes
commencent a se peupler. »

Ibn Khaldin, Les Prolégomenes, 1377

Les faubourgs flanquant la médina de Tunis au nord et au sud,
voient le jour a partir du XII® siécle, mais ne sont réellement
considérés comme constitutifs du tissu urbain de Tunis qu’a
partir de la premiere moitié du XIV* siécle lorsqu’une enceinte est
construite en leur périphérie. C'est a ce moment la que voit le jour

le triptyque urbain de la médina de Tunis, toujours d’actualité?.

Les faubourgs semblent d’abord avoir émergé sous la forme
d’un ensemble de structures villageoises éparses que I’historien
Slimane Mustapha Zbiss nomme derbs qui, par la suite, au fil de
leur croissance, ont fini par fusionner formant ainsi de plus grands
quartiers, au tissu urbain plus unifié’.

Ces deux faubourgs nord et sud, respectivement Bab Souika et Bab
el-Djazira, sont communément appelés rbat, altération du terme
arabe rabadh, signifiant faubourg.

1 - IBN KHALDUN, Discours sur [’histoire universelle : Al-Mugaddima. Traduit de
I’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus,
2020, p. 578.

2 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 130.

3 - ZBISS, Slimane Mustapha, Inscriptions du Gorjani, INAA, Tunis, 1962, p. 5-7.

32

La dimension rurale des faubourgs est notamment due a leur
population essentiellement constituée de paysans, venus de
I’arriére-pays chercher une meilleure vie en ville, plus abondante
et sécurisée®.

Faubourg nord comme sud abritent aussi des activités a dimension
rurale mais essentielles au bon fonctionnement de la ville et
notamment de nombreux souks spécialisés dans les produits
agricoles, comme celui des vendeurs de paille ou el-Tabbanin ou
celui des vendeurs d’alfa, el-Halfaouin tous deux situés dans le
faubourg Bab Souika. Le marché aux dattes, souk el- Tammarin,
celui des moutons et des chevaux, se déroulent dans des places, les
rahbas, du faubourg sud, non loin de Bab el-Menara’.

La croissance du nombre de nouvelles mosquées a prone dans les
deux faubourgs durant la période hafside est un excellent indicateur
sur la croissance de ces zones urbaines (cf. développement sur les
mosquées p. 42).

Durant le XIV® siécle, une importante communauté d’Andalous,
fuyant la reconquéte catholique de I’Espagne, vient s’installer a
Tunis. Les mieux lotis trouvent en la médina centrale un chaleureux
accueil, les autres s’installent dans le faubourg nord, dans le
quartier de la Biga (dérivant du mot espagnol Vega signifiant une
plaine)®. C’est a partir du début du XIX¢ siécle que les faubourgs
commencent a s’enrichir de grandes demeures et de palais que se
font construire les dignitaires de la cour du Bey, d’une part dans le
quartier d’el-Halfaoutn (faubourg nord) ou le grand vizir Youssef

4 - MARCAIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célebres, Paris, H.
Laurens éditeur, 1937, p. 90.

5- SEBAG, Paul, op. cit., p. 127-129.

6 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIlle et XIXe siecles, Paris,
Editions CNRS, 1971, p. 401.



Sahib el-Tabaa construit un important complexe constitué d’une
mosquée dans le style de celles de Hammouda Pacha et Youssef
Dey avec son mausolée accolé, d’une medersa, d’un hammam,
d’un caravansérail et se son palais, le tout ouvrant sur la place
d’el-Halfaouin réaménagée dans le cadre de cette plus importante
opération urbaine que connait la médina de Tunis entre 1808 et
1815 environ. Le grand vizir Mustapha Khaznadar se fait aussi
construire un somptueux palais a proximité. De grandes demeures
voient aussi le jour au faubourg sud, a proximité de Bab el-Menara,
dont celle de la famille Abdulwahab, celle des Zaouche, Bach-
Hamba,...

Au début du XIXe siecle, I’'urbanisation du faubourg nord atteint
ses limites jusqu’aux murailles, tandis que celle du faubourg
sud, qui se fait plus lente, n’occupe que deux tiers de I’enceinte
malgré I’afflux constant des populations rurales qui s’y entassent.
La population y est plus pauvre, et le faubourg Bab el-Djazira,
a part la zone de Bab el-Menara, ne connait ni le succes, ni le
développement du faubourg Bab Souika!. Finalement, les
faubourgs de par leur caractére semi-rural comme démontré plus
haut font office d’intermédiaires entre les sphéres citadine et rurale
dans la mesure ou ils sont I’interface d’échange entre la ville et la
campagne avec leurs « poches de ruralité dans le tissu urbain »?.

1 - BLILI TEMIME, Leila, Histoire de familles - Mariages, répudiations et vie
quotidienne a Tunis, 1875-1930, Tunis, Script, 1999, p. 32.

2 - ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Paris, Editions CNRS,
1989, p. 48.

La place el-Halfaouin dominée par la mosquée Sahib el-Tabaa, a gauche, reposant sur
soubassement abritant des commerces. Au fond, a droite, le palais Sahib el-Tabaa vient
compléter le complexe construit par le puissant ministre Youssef Sahib el-Tabaa.

Place Bab Souiqa, dominée par la mosquée Mohammed Bey, et ses coupoles d'inspiration
ottomane. Des échoppes diverses s'organisent autour de cette placette.



Structure viaire de la médina

En découvrant le plan ci-contre du réseau de rues de la médina de
Tunis, une premicre lecture, d’un ceil habitué¢ aux plans hérités de
I’urbanisme romain, y voit un enchevétrement difforme de rues,
sans ordonnance, ni rationalité apparente.

Il s’agirait tout de méme d’un urbanisme pragmatique mais bien
différent de celui de la ville « dessinée » aux rues rectilignes se
croisant a angle droit.

Jadis, la ville était cloisonnée en quartiers, clos la nuit par des
portes, réduisant ainsi la circulation en ville a son strict minimum
car « les pouvoirs politiques et religieux, toujours méfiants vis-a-
vis du populaire, veillent particulierement a confiner chacun dans
son espace domestique '». La rue étant dans la sphére du domaine
public, sous I’autorité du pouvoir en place, elle devient un lieu de
soumission de I’individu et d’exercice du pouvoir sur lui tandis
que le domestique, sphére privée, est un domaine de liberté pour
I’individu, pour autant qu’il s’agisse du maitre du logis>.

La rue de la médina de Tunis se résumerait donc a une simple
structure viaire, un réseau de cheminement treés optimisé irriguant
la ville, en desservant un maximum d’ilots urbains constitués de
grappes de maisons accolées. Les facades sur rue de ces maisons
sont aveugles, a y ajouter méme le terme « muettes », puisqu’il
s’agit de ne pas divulguer I’intérieur du logement et ce qui s’y
déroule. Au vu des notions de haram et d’intimité si chéres a
I’architecture islamique, et finalement, instauratrices de I’espace,
la maison n’ouvre pas ses fenétres sur la rue mais puise ses besoins
en air et en lumiére de la cour intérieure, le patio.

1 - ABDELKAFTI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Paris, Editions CNRS,
1989, p. 50.

2 - LAROUI, Abdallah, /’Etat dans le monde arabe contemporain : éléments d une
problématique, CERMAC, Louvain, 1980.

34

Drailleurs, les maisons situées au centre d’un ilot sont entourées de
toutes parts d’autres maisons elles, périphériques (donnant elles sur
la rue), et ne sont desservies que par une impasse permettant d’y
accéder. Etant en centre d’ilot, elles se retrouvent complétement
dépourvues de fagades®. Une hiérarchie domestique semble ainsi
se mettre en place avec celles en bordure qui « protegent » celles
en centre d’ilot*.

Les maisons étant assez proches vu I’étroitesse des rues, il n’est pas
rare qu’a des fins d’extension du premier étage, un débordement
ait lieu sur la rue, la recouvrant d’une votte. On parle d’un sabbat,
qui s’adosse sur la maison du voisin d’en face. Néanmoins, un
réglement tacite et respecté de tous impose au responsable de
I’extension de porter son étage au moyen de colonnes dans la rue,
longeant le mur du voisin afin de ne pas s’appuyer sur son batiment
et éviter tout potentiel conflit’.

3 - ABDELKAFI, Jellal, op. cit., p. 43.

4 - PRIVITERA, Francesca., e¢ METALSI, Mohamed. Le signe de la Médina: la
morphologie urbaine selon Roberto Berardi. Eem, études euro-méditerranéennes. Dip.
di Architettura, Firenze, 2016.

5 - Propos recueillis auprés de Mme Jamila Binous, historienne de I’architecture et

auteur de plusieurs ouvrages sur la médina de Tunis.



Plan des rues de la médina de Tunis

Echelle: 1/15000

0 250 500 m

I 000000

35



Finalement, la rue dans la médina de Tunis se résume a un espace
résiduel, essentiel a la circulation dans la ville, mais en étant le
plus simple moyen de répondre a ce besoin.

Il n’est pas possible de la considérer comme un espace public avec
toute la dimension sociale que cela implique, d’ailleurs jusqu’au
dernier quart du XIX¢ siecle, grace aux témoignages des voyageurs
européens, les rues ne sont que partiellement pavées, et ruisselle en
leur milieu un égout a ciel ouvert.

« Les rues sont étroites et mal percées ; il n’y a que quelques-unes
de pavées »'.

« Rien n’est plus hideux que l’intérieur de cette grande ville ou
tout respire la misere, la malpropreté et le délabrement. Tous les
sens y sont blessés a la fois, surtout [’odorat. » c’est en ces termes
qu’en 1853, Edmond Pellissier de Reynaud? s’exprime sur les rues
de Tunis.

Ces descriptions démontrent le manque d’intérét de la population
et des autorités pour 1’assainissement des rues, puisque ces espaces
ne sont finalement que des zones secondaires, ne méritant pas
davantage d’attention.

Ce n’est qu’a la fin du XIX¢ siécle que seront mis en place les
premiers systémes d’égouts enterrés, et que le pavage des rues se
fera.

1 - PEYSSONNEL, Jean-André, Voyage dans les Régences de Tunis et d’Alger, réédition,
La Découverte, Paris, 2001, p. 51.

2 - PELLISSIER de REYNAUD, Edmond, Description de La Régence de Tunis, Tunis,
Editions Bouslama, 1985, p. 50.

Le tracé des rues, et donc des 1lots urbains, dans la médina centrale
résulte de 1’assemblage complexe de demeures de différentes
catégories sociales, aboutissant a un ilot ou voisinent aisément le
palais, la grande demeure et la modeste habitation. En résulte un
tracé unique de rues, moulé au fil des siécles et des évolutions
urbaines. Les 1lots comprennent donc deux catégories de maisons,
celles périphériques, avec fagade sur rue, et celles du cceur, sans
facades, entourées de toute part, et auxquelles on accéde au moyen
d’impasses.

Dans les faubourgs, la situation différe puisque le tracé général des
rues est plus rectiligne et les surfaces des maisons plus homogenes,
pour des raisons sociales expliquées lors du développement sur
la formation des faubourgs. Un découpage régulier du sol offre
une modularité du tracé, soit une rue principale, intersectée de
manieére quasi-orthogonale, de rues plus secondaires, formant un
plan en arétes de poisson, avec des divisions plus réguli¢res, de
deux maisons d’épaisseur. C’est le long des axes principaux que
semblent avoir eu lieu les premiéres constructions, suivies par les
ramifications secondaires.

Néanmoins la différence est intéressante de ces deux trames
urbaines, avec deux systématiques différentes s’étant mises en
place, ['une pour la médina avec le systeme des ilots, I’autre pour
les deux faubourgs, avec un systéme de plan en arétes de poisson,
plus rationnel. Ceci pourrait aussi s’expliquer par la postériorité des
faubourgs vis-a-vis de la médina centrale, avec une systématique
commune adoptée.



Organisation des rues dans la médina centrale et les faubourgs

LA

NSOy Vo8
!/‘gg;.q‘e.‘ g

Faubourg sud

AR A
WNEPA
X S

S @ Eigna

e Qo =i —\

b X2 R

5 il

g s
A5

Médina centrale

37

7' % )
/'8 {

7S

&
4>

LK

SRS
“v

RS
X

6 S

9

A
X
N\

Faubourg nord

&,

Echelle: 1/5000

0 50 100

200 m




Opérations urbaines modernes a Tunis

La premiére opération urbaine d’ampleur que connait la médina de
Tunis est celle de la démolition des remparts intérieurs de la ville,
a partir de 1872, sur I’emprise desquels sont tracés des boulevards,
respectivement celui de Bab el-Menara a 1’ouest, descendant de la
Kasbah vers Bab el-Djedid, au niveau duquel le boulevard prend
le nom de la porte qui est d’ailleurs conservée comme monument
historique d’intérét, le boulevard Bab el-Djedid se prolonge
jusqu’a Bab el-Djazira, et prendra le nom de cette derniere jusqu’a
remonter vers le nord a Bab el-Bahr. Il en va de méme pour le
boulevard Bab el-Benat qui part de la Kasbah vers le nord, pour
rejoindre Bab Souika ou il prendra le nom de cette porte avant de
descendre au sud jusqu’a Bab el-Bahr.

C’est de part et d’autre de ces boulevards nouvellement crées,
qu’émergent les premiers immeubles de rapport, de style et de
construction européenne, donnant a ces circulations en plein tissu
urbain arabe, des airs européens'.

La seconde opération de grande ampleur, menée cette fois-ci par
les autorités coloniales francaise, aura lieu dans la Hara de Tunis,
le vieux quartier juif de la ville, dans le district de la Hafsia. De
précieux témoignages de deux écrivains de la Hara (quartier juif de
Tunis) décrivent I’expérience de la vie dans la misére au sein d’une
oukala de la Hara, dans des conditions difficiles et insalubres.
Albert Memmi se souvient avoir vécu, enfant, dans une oukala
de I’impasse Terfoun, composée de deux picces et d’une petite
cour ou il évoque les moments de souffrance endurés avec ses
parents qui « gelaient en hiver et cuisaient en été »*. Le quartier
de I’oukala du Hara était desservi, comme le rapporte Nine Moati,
par des « ruelles étroites, sombres, nauséabondes, encombrées et
sales, avec des maisons en ruine, humides et privées d’air. Quartier

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 350.
2 - MEMMI, Albert, La statue de sel, Corréa, Paris, 1953, p.19.

38

cauchemardesque »*, 1’atmosphére est « alourdie par [’odeur
fétide des bouchers, des ordures accumulées, des poissons morts
et des rats ». Autant de termes qui décrivent la décrépitude et la
misére de ce quartier aux allures de bidonville, tombant en ruine.
Dans un contexte hygiéniste et d’assainissement, les autorités
décident, aprés maintes tractations, 1’expropriation progressive
des habitants de la hara, la démolition de leurs maisons, et la
construction d’immeubles de recasement a loyers modérés équipés
de gaz, ¢électricité et eau courante. Le plan aboutira, en 1939, a
la construction de quatre immeubles ou sont relogées les familles
expropriées. La trame urbaine de cette opération s’opposait aux
rues étroites et sinueuses de la médina par ses larges rues au tracé
régulier et bordées de trottoirs, formant ainsi un fragment de
modernité dans le tissu urbain historique.

La Kasbah de Tunis, forteresse dont les batiments témoignent des
strates culturelles accumulées par le pays avec pour derniere celle
de la colonisation frangaise, est démolie a partir de 19594 et fouillée
par les archéologues de I’Institut National d’Art et d’ Archéologie
(INAA). Est batie au point le plus culminant le siége du parti
Destourien au pouvoir, au sud duquel est conservé un fragment
des fortifications de la Kasbah en souvenir. Une avenue est tracée
afin de relier les boulevards de la médina (Bab el-Menara et Bab
el-Benat qui se rejoignent au niveau de la Kasbah) aux boulevards
extérieurs, actuel boulevard du 9 avril. Le ministére de la défense
nationale est bati sur ce site, flanqué a 1’est par celui de la culture.
En contre bas du siege du parti est inauguré en 1998 le nouvel
hoétel de ville de Tunis ouvrant sur une imposante esplanade en
pente douce sous laquelle prend place un parking souterrain a
plusieurs niveaux.

3 - MOATI, Nine., Les belles de Tunis, Seuil Editions, Paris, 1983..
4 - SEBAG, Paul, op. cit., p. 331.



La tentative de percée de la médina de Tunis remonte a une
étude menée en 1958, au lendemain de I’indépendance du pays
(1956) et de I’instauration de la République tunisienne avec pour
président Habib Bourguiba. C’est 1’architecte Olivier-Clément
Cacoub, premier grand prix de Rome en 1953, qui propose dans
une étude de masse une avenue de 45 m de large bordée de bandes
d’immeubles, traversant la médina selon un axe est-ouest, soit de
Bab el-Bahr a la Kasbah, passant non loin de la grande mosquée
Zitouna, cceur névralgique du centre historique de Tunis.! Un
concours international est lancé mais les autorités ne sont pas
convaincues et il est décidé de ne rien démolir de la médina de
Tunis. Néanmoins, I’idée de percée de la médina rejaillit en 1978,
toujours avec Olivier-Clément Cacoub, devenu alors I’architecte
en chef de la république, qui propose cette fois-ci une variante : e o ' o
p]us discréte, permettant d’accéder en voiture jusqu’é la grande Chantier de construction du parking souterrain a l'emplacement de la Kasbah démolie.
mosquée. La mise en valeur de ce monument central se fait donc au

détriment de ses alentours immédiats qui devront étre démolis, ce

qui est en totale opposition avec les recommandations des chartes

d’Atheénes (1931) et de Venise (1965) concernant la protection des

abords du monument?®.

Projet de pénétrations automobiles dans la médina de Tunis, Olivier-Clément Cacoub, 1978

1 - ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Paris, Editions CNRS,
1989, p. 114.
2 - ibid., p.158-159.

39



40



III - Batiments de la ville de Tunis

41

« Certains édifices sont si grands, qu’ils dépassent les forces
humaines, méme multipliées par les machines. Il faut donc
appliquer les efforts pendant plusieurs périodes successives.

Un souverain commence [’entreprise. 1l est suivi par un second,
par un troisieme. Chacun d’eux fait son possible pour rassembler
les ouvriers dans un commun effort. Enfin, [’édifice prend corps,
tel qu’il avait été congu, et se matérialise sous nos yeux. Mais ceux
qui, plus tard, le verront, pourront croire qu’il est l’ceuvre d’un
seul regne. »

Ibn Khaldiin, Les Prolégoménes, 1377

1 - IBN KHALDUN, Discours sur [’histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de
’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus,
2020, p. 548.



Les mosquées 84;1)3.]1

Depuis la conquéte islamique au VIII® si¢cle et I’établissement d’une ville a proprement parler, avec sa structure urbaine, qui deviendra
plus tard capitale, Tunis a vu au fil du temps le nombre de ses mosquées croitre parallélement a la croissance de sa population.

Il faut distinguer deux catégories pour ces lieux de priére. La premiére, les oratoires de quartier, le plus souvent sans minarets, et aux
dimensions modestes vu le nombre d’usagers limité et essentiellement composés d’une salle de pricre et éventuellement d’une midha
pour les ablutions rituelles avant priére. Quant a la seconde catégorie, qui nous intéressera le plus, il s’agit de celle des mosquées a
khotba, (ou a lieu le prone du vendredi) et celle dont la multiplication serait le phénomeéne le plus symptomatique de la croissance de la
ville'. En effet, afin de justifier ’ajout d’une nouvelle mosquée a khotba, un certain quota d’habitants doit étre satisfait, que la ville eut
assez grandi rendant les distances a parcourir par les fidéles trop importantes afin d’atteindre la mosquée.

La mosquée de la Zitouna est la grande mosquée centrale de la ville, fondée au VIII® siécle avec 1’arrivée des musulmans, elle demeure
la seule mosquée ou le prone du vendredi, la khotba, a lieu jusqu’a ’arrivée des Hafsides au pouvoir au XIII°® siecle et la construction
de la mosquée de la Kasbah en 1235. Cette mosquée sert a la cour du sultan, installée dans la forteresse de la kasbah, qui est considérée
comme une ville a part entiere. La seconde mosquée a khotba ajoutée est celle de Bab el-Menara, mosquée el-Hawa, dans le faubourg
sud de la ville, ou I’affluence est importance en jours de marché puisqu’elle ouvre sur la place aux moutons. La troisieme est celle de
Bab el-Bahr, en lisiére de la ville, a I’est?.

Les faubourgs, ne constituant alors pas encore de tissu urbain cohérent mais plutét un ensemble de petits villages, ne justifiaient pas la
construction de grandes mosquées jusqu’a la fin du XIII® si¢cle lorsque sont construites les mosquées de Abi-Mohammed el-Morjani,
dans le faubourg Nord et celle de Bab el-Jazira dans le faubourg éponyme.

Jusqu’a I’arrivée des Ottomans a partir du XVIe siecle, la ville ne compte que ces mosquées pour la priere du vendredi, suivant le rite
malékite largement majoritaire au Maghreb. Par la suite, les mosquées, de rite Hanéfite, de Hamouda Pacha et Youssef Dey, en contrebas
de la kasbah, a I’est de la ville sont construites au XVII® siécle, suivant les traditions ottomanes notamment avec les mausolées des
fondateurs adjacents a la mosquée, et des minarets aux plans octogonaux les différenciant des minarets malékites de plan carré existant
en Ifriqta.

Les mosquées de Tunis, qu’elles soient de construction ottomane ou antérieure sont des salles hypostyles entourées de galeries et de
terrasses et de cours.

D’autres mosquées de méme rite continueront a étre construites a Tunis par les beys, comme celle de Mohamed Bey a la fin du XVII°
siecle, célebre pour son style ottoman unique en Tunisie, celle des Teinturiers, construite au début du X VIII© siecle par Hussein Bey, celle
de Sahib el-Tabaa au début du XIXe, construite par le ministre du méme nom, pour ne citer que les plus importantes.

1 - DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009, p. 72.

2 - Cette mosquée existe toujours sous le nom de mosquée Zitouna extérieure ou mosquée Zrar’ia. Elle aurait été construite a la place un lieu de débauche, afin d’expier le scandale.

42



Plan de Tunis - repérage des mosquées

Légendes:

I Mosquées a prone d'époque hafside
Mosquées a prone d'époque ottomane
B Oratoires de quartier, mesjeds

<

==

:/J.}:‘f‘&)‘%,‘“,
iiRe e
e

et

X g S

X e '4",‘:‘ S g‘. 5‘\“
i) 35 ” SRKLRD
2R AR

5

g A
‘ SRy
il P ~
S

[
A e
2RI

t‘ A0
RO TCER
y_rs*l“.&‘a-.a
==

LTIL BT

Echelle: 1/5000

0 50 100 200 m
| — —

43



La mosquée Zitouna

La mosquée Zitouna, mosquée de I’Olivier, est batie par les
premiers conquérants arabes, a leur téte le gouverneur omeyade
Ubayd Allah Ibn Al-Habhab en 734 ap. J.-C.! puis reconstruite
sous les Aghlabides en 8642 ap. J.-C. d’aprés I’inscription que
I’on peut lire a proximité du mihrab, niche de priére indiquant la
qibla, direction de la Mecque. Il s’agit de la mosquée centrale de
la ville de Tunis, autour de laquelle tout s’est développé.

La salle de priere hypostyle comporte sept travées et
perpendiculairement quinze nefs dirigées vers le mur de la gibla,
avec celle du centre, plus large, reliant le mihrab (1) a la cour (3).
Les colonnes de la salle de pricre ainsi que celles du portique la
précédant (2) sont toutes issues des ruines romaines de Carthage,
avec une variété remarquable de types de marbres pour les fits,
et les chapiteaux®. Ces colonnes soutiennent des arcs outrepassés
sur lesquels reposent les solives de la toiture. La salle de pricre
au plan de forme rectangulaire irrégulicre fait 27 x 56 m de coté
et s’ouvre sur la cour sur I’un de ses grands c6tés, 1’autre étant
occupé par le mihrab. Les portes séparant cour et salle de priere
sont des ajouts ultérieurs de I’époque Hafside (XIVe siecle).

La cour ou sahn (3), de plan trapézoidal d’environ 40 x 56
m, est entourée de galeries dont la couverture est appuyée sur
une colonnade périphérique (4). Cet important espace en plein
air vient, au besoin, prolonger la salle de priere en cas de forte
affluence.

De grandes citernes d’eau sont construites dans ses soubassements
et permettent le stockage de 1’eau pluviale récoltée depuis les

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d 'une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p.98.
2 - MARCALIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célebres, Paris, H.
Laurens éditeur, 1937, p. 76.

3 - Les pierres de construction proviennent elles aussi des ruines de Carthage.

44

5250 Gola

toitures et la surface de la cour.
On y puise I’eau nécessaire aux ablutions (5) au moyen de trappes
aménagées dans le sol de la cour.

Cette mosquée a évolué au fil du temps et des différents apports
des dynasties régnantes. La salle de priere est d’époque Aghlabide
ainsi que le mur d’enceinte de la mosquée. En attestent les deux
tours d’angles, vestiges aghlabides* (6), sur la facade Est (donc
dominant la lagune de Tunis). Cette mosquée a probablement eu
a cette époque un role défensif.

La galerie périphérique de la cour remonterait quant a elle au XI®
siecle et donc au régne de Bant Khorassan, et sera reconstruite
sous les mouradites dont on identifie aisément le style avec I’ordre
des colonnes de marbres appartenant au registre stylistique
ottoman. La galerie monumentale de deux travées de largeur et
faisant office de fagade Est a la mosquée est ajoutée au XVII®
siecle (7). Le minaret (8) est reconstruit en 1894 dans le pur style
almohade, reprenant, dans de plus importantes proportions, celui
de la mosquée de la Kasbah qui remonte a 1233.

4 - DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009,
p. 99.



La mosquée Zitouna

;;;;;

Echelle: 1/500

Plan de la mosquée Zitouna 0 5 lom

——

45






i

Minaret de la mosquée Zitouna construit en 1894 dans le style almohade du minaret de la
Kasbah, datant de 1233.

47

Salle de priére hypostyle de lamosquée Zitouna, construite au IX¢ siécle, sous les Aghlabides.
Les colonnes proviennent de sites romains, d'ou leur grande diversité stylistique.



Les souks (9} 9o

« Dans la cité, chaque métier a son emplacement déterminé et chaque genre de marchandise se rencontre en un lieu spécifiquement
fixé »', Anselm Adornes s’exprime ainsi en décrivant les souks de la ville de Tunis qu’il visite en 1470.

La médina de Tunis comprend en son centre, en périphérie de la grande mosquée Zitouna, un réseau de souks reliés les uns aux autres,
ou I’on chemine de proche en proche, d’une corporation a I’autre. Il s’agit de rues bordées d’échoppes et ateliers spécialisés selon
la corporation régissant le souk. Il n’est pas étonnant que 1’étymologie du mot arabe souk désignant un marché dérive de I’araméen
suqa, désignant la rue’. Cette corporation, sous responsabilité de 1’amin (littéralement dépositaire de la confiance), est représentée
par ce dernier aupres des autorités. Il fait office de garant d’un savoir-faire, et appartenir a une corporation est ce que I’on appellerait
aujourd’hui un label de qualité. L’amin est élu a la téte de sa corporation par ses confreres.

Au sortir de la Grande mosquée Zitouna, dans sa périphérie immédiate, voire faisant office d’enceinte autour de la mosquée les souks
les plus nobles prennent place : Souk el-Attarin (parfumeurs), Souk el-Fekka (vendeurs de fruits secs), Souk el-Koutbia (libraires) et
Souk el-Qmach (les étoffes). Certains doivent leur localisation au pole universitaire qu’était la Zitouna autrefois comme le souk des
libraires, et d’autres en vertu de la noblesse de leur activité, méritant d’€tre au plus prés du lieu de culte central, comme le cas du souk des
parfumeurs (cf. carte ci-contre). Chaque souk abritait un ou plusieurs fondouks, faisant tantot office de caravansérail aux commergants
étrangers, tantot d’ateliers aux artisans de ce souk.

En périphérie de la médina, au pied des remparts, se trouvent les souks aux professions considérées comme polluantes a 1’instar de Souk
el-Sabbaghin, celui des teinturiers, localisé au sud de la médina, non loin de Bab el-Djazira, ou celui des tanneurs, Souk el-Debbaghin, a
I’est, non loin de Bab el-Bahr,... D autres Souks aux pratiques considérées peu nobles ou polluantes sont relégués aux faubourgs, tel est
le cas du souk des bouchers, Souk el-Jazzara, dans le quartier de Halfaouine dans le faubourg Nord ou celui des potiers, Souk el-Qallalin
a proximité, non loin de Bab el-Khadhra, dans le méme faubourg.

De nos jours, nombre de ces souks demeurent en activité en dépit d’un certain déclin de leur fréquentation a I’instar du souk des
parfumeurs, ou du souk el-Chaouachine, tandis que d’autres souks comme celui des dattiers ou celui des esclaves ont disparu ou ont été
reconvertis, comme ce dernier devenu depuis souk des bijoutiers mais ayant conservé son nom d’alors, Souk el-Berka.

Ces souks spécialisés ne sont néanmoins pas les seuls lieux de commerce de la ville puisque chaque quartier comprend les commerces
essentiels a I’instar d’une épicerie, un vendeur de légumes, un boucher-volailler, regroupés généralement le long d’une méme rue ou
ouvrant sur une petite placette?.

1 - ADRONE dans BRUNSCHVIG, Robert., Deux récits de voyage inédits en Afrique du Nord au XV siecle, Paris, 1936, p. 192.
2 - https://www.universalis.fr/encyclopedie/souk/
3 - ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Paris, Editions CNRS, 1989, p. 52.

48



Plan de Tunis - repérage des souks

$
A
SRS

5 2 ..— "‘a )’
W AR PN
et '

49

0

Echelle: 1/5000

50 100

200 m




Souk el-Attarin

Durant son régne prospere, le sultan Hafside Abu Zakaria Yahia
(1203-1249) fonde souk el-Attarin ainsi que la medersa el-
Chammaiya et souk el-Qmach'. Premier sultan d’une dynastie qui
gouvernera la Tunisie d’alors jusqu’au XVlIe siccle, il consacre
ses réalisations publiques les plus remarquables a la Kasbah et
aux abords immédiats de la Grande mosquée Zitouna.

Souk el-Attarin est spécialisé dans la vente des épices, parfums et
eaux florales dont les fioles emplissent les étalages de bois tourné
des différentes échoppes. L’encens, autre composante rituelle
essentielle dans la vie quotidienne tunisienne y trouve aussi ses
commerc¢ant spécialistes. Ce souk vend par ailleurs les éléments
essentiels a la constitution des trousseaux des mariées comme les
feuilles de henné, les différents accessoires de mariage, les cierges
colorés qui seront allumés durant les différentes cérémonies, ...

« La corporation d’el-attarine était considérée parmi les
corporations nobles et riches. En effet plusieurs «Mufti» et
hommes de mérité étaient de la corporation des parfumeurs. Le
secret des techniques de la production des parfums tunisiens était
transmis de pere en fils. » *

Souk el-Attarin dessert certains monuments importants de la
ville outre la Grande mosquée tel la medersa el-Khaldounia, la
medersa el-Hamziya et la medersa el-Doghria, midhat el-sultan,
toutes situées dans I’impasse de la Khaldounia (1) face a la
mosquée Zitouna. On y trouve aussi plus bas, a I’intersection
de Souk el-Fekka, Qishlet el-Attarin, caserne de janissaires
ottomans construite au XIXe siecle (2)(cf p. XX) face a laquelle
se trouve fondouk el-Attarin (3)(cf p. XX).

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d 'une ville, Paris, L’'Harmattan, 1998, p. 125.
2 - SOUGHIR Faouzi & Raoudha, Etude analytique des espaces de production et
d’échange dans la médina de Tunis, ITAAUT, 1982, p. 14.

50

il (5

Ce souk est localisé dans la rue longeant la facade nord de la
Grande mosquée et se prolonge vers le sud jusqu’a la fin de la rue,
une cinquantaine de metres plus loin. Cette rue, d’une longueur
totale de 120 m, en légere pente descendante vers le sud est toute
couverte d’une volte en berceau, régulierement ponctuée de
lanterneaux, a une hauteur moyenne de 5.50 m.

Les échoppes, d’une surface moyenne de 12 m? se situent de part
et d’autre du passage de rue sauf au niveau du mur d’enceinte de
la mosquée ou elles ne se situent que sur le coté nord de la rue
(4).

Au croisement de la rue de souk el-Belaghjia avec celle de souk
el-Attarin se trouve une colonnade soutenant la voiite couvrant
la rue, dotée de quatre baies d’arcs en plein cintre soutenues
par cinq colonnes massives en pierre de kedhal et peintes de
torsades rouges, et vertes séparées d’un liseré blanc, couleurs
de prophylactiques souvent employées dans les zaouias et aux
symboliques religieuses et ésotériques nombreuses (5).

Les devantures des magasins sont des vitrines de menuiserie
de bois tourné et peint de motifs floraux dont certaines ont
désormais di faire place a des volets roulants métalliques en
dépit du classement de la médina a ’'UNESCO et de la position
de premier rang du souk el-Attarin dans les circuits culturels et
touristiques.



Souk el-Attarin L’)-’J-d”-n Q9

KHALDOUNIA

FONDOUK
EL
ATTARINE

MOSQUEE
ZITOUNA

CASERNE EL
ATTARINE

Plan de souk el-Attarin

Echelle: 1/500

0 5 10 m

51






Mohamed Anotin, parfumeur, assemblant des fragrances dans
son magasin-atelier.

Souk el-Attarin, arcades sur piliers a décor torsadé alternant des bandes vertes, rouges et blanches. Au deuxieme plan, a droite,
en haut des marches, une des entrées de la mosquée Zitouna.

Jellal Ben Abdallah ( 1921 -2017),
Echoppe de parfumeur,
miniature 10 x 12 cm, 1968.

53




Les medersas o JIL,oJl

La medersa, de I’arabe darasa, ce qui veut dire étudier, est une structure éducative semblable au collége faisant a la fois de lieu d’étude
mais aussi de résidence aux étudiants.

Les premiéres medersas virent le jour en Orient dés le XI¢ siécle' et aprés le succeés qu’elles connurent en Irak, Syrie et Egypte
s’implantérent a Tunis sous les Hafsides, qui virent en ces structures un excellent moyen de diffuser leur doctrine almohade. C’est en ce
contexte de diffusion doctrinale que vit d’ailleurs le jour la premiére medersa du Maghreb, la medersa al-Chammaiya fondée a Tunis au
XIII siecle.

« Si je n’étais entré a Tunis, dit un voyageur qui la visita en 1289, j’aurais déclaré que la science n’avait laissé aucune trace en
Occident »*.

Les medersas étaient donc destinées, premiérement, a former les futurs cadres de 1’administration de 1’Etat Hafside, dans la doctrine
almohade, avec des enseignants choisis et mis en place par le pouvoir. Les enseignements prodigués en ces colléges étaient principalement
ceux des sciences religieuses. Néanmoins, la vocation collégiale des medersas demeure importante et permet la diffusion de savoir dans
une société a dominante analphabete. Les medersas enseignent les sciences profanes et religieuses. Ces instituions, d’abord financées
par le pouvoir en place et donc gratuites aux étudiants, sont ensuite intégrées dans des systémes de biens haboiis ou fondations de biens
de mainmorte, assurant en « circuit-fermé », entretien et pérennité pour de telles institutions sociales.

Le savoir se généralise, par la diffusion des medersas, devenant ainsi vecteur d’ascension sociale et de mérite. Dans ces institutions,
au nombre de six au XIV¢ siécle?, I’enseignement supérieur, est prodigué avec autant de rigueur et de qualité qu’a la mosquée Zitouna
méme si cette dernicre finira par éclipser, avec le temps, la dimension universitaire des medersas au profit d'une dimension domestique.
Les beys des dynasties mouradites et husseinites continuent sur cette lignée de bienfaisance en construisant davantage de medersas
a D’instar de la medersa el-Mouradiya (1670), la medersa el-Achouriya (1682), la medersa el-Nakhla (1714), la medersa el-Bachia
(1752),...

On voit qu’a I’époque husseinite, nombre de medersas essaiment dans la ville, souvent d’ailleurs incluses dans des complexes comportant
mosquée, hammam et tourba (mausolée), comme c’est le cas de la medersa de la rue des Teinturiers (1726), ou celle de Youssef Sahib
el-Tabaa a Halfaouine (1814), des merdersas de communautés voient le jour au début du XX si¢cle a ’instar de la medersa el-Doghria,
destinée a 1’hébergement des étudiants originaires de I’fle de Djerba, ou la medersa el-Hamziya ouverte aux étudiants originaires de
Mahdia®...

Les medersas deviennent progressivement des foyers universitaires pour les étudiants de la mosquée Zitouna qui monopolise désormais
la diffusion du savoir et l'enseignement de la doctrine malékite ainsi que la linguistique, la philosophie, la juridiction,...

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d 'une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 127.

2 - MARCALIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célebres, Paris, H. Laurens éditeur, 1937, p. 93.

3 - DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Tunis, Alif éditions, 2009, p.100.

4 - La ville de Mahdia est I’ancienne capitale du Califat Fatimide de 921 a 973 ap. J.-C. Elle se situe a 200km au sud de Tunis.

54



Plan de Tunis - repérage des medersas

=5
“!“?;‘\%3%‘&_"
] oK
771 i m‘ S Y
fo2 00'3&’ X
e
e o B

Echelle: 1/5000

0 50 100 200 m
| — —

55



La medersa el-Chammaiya

La medersa el-Chammaiya a été sous le sultan hafside Aba
Zakariya Yahia, fondateur de la dynastie hafside au milieu du
XIII® siecle, dans le Siiq al-Chammaiyin, souk des cierges,
(actuellement souk el-Belaghjia, souk des babouches) a proximité
immédiate de la mosquée Zitouna.

Construite a dessein afin de divulguer la doctrine almohade et les
idées unitaristes d’Ibn Toumourt, les enseignants y dispensant
leur savoir sont choisis dans les plus fins lettrés des almohades
et les plus savants d’entre eux. Il s’agit de la premiére medersa
construite en Afrique du Nord.

L’acces au batiment se fait a partir de I’impasse el-Chammaiya,
en montant sept marches afin d’arriver au niveau de la porte du
vestibule (1) au plan doublement coudé, en chicane, et donnant
acces au patio (2). Une galerie périphérique, a laquelle I’influence
des péristyles romains est indéniable, est constituée de trois
arcs outrepassés sur chaque c6té de la cour carrée et soutenus
par des colonnes de marbre aux chapiteaux de style hafside,
caractéristiques de 1’art lapidaire de cette dynastie (3).

Le vestibule donne sur I’axe central de la cour, sur lequel se situe,
de l’autre coté, le mihrab! de la salle de priéres (4). De part et
d’autre, sous les galeries, au milieu de chacune, s’ouvre un iwan’
(5). Les cellules des étudiants, s’organisant autour de la cour sur
le rez et le premier niveau, construit a 1’époque mouradite.

Ces iwans, exceptionnellement observés dans les batiments de
la médina de Tunis, suggerent la filiation orientale du plan de la
medersa el-Chammaiya a celles d’Orient.

1 - Niche dans une salle de pri¢re indiquant la direction de la Mecque.
2 - Salle typique de I’architecture islamique d’Orient, fermée sur seulement trois cotés,

le quatriéme étant complétement ouvert sur une cour.

56

&30 Lasall & L all

L’¢étage du rez comprend dix cellules (6) d’une surface moyenne
de 4.5 m?, et I’étage au plan similaire a celui du rez comprend
dix-neuf cellules et une autre salle de priére, servant aussi
probablement de salle commune d’étude comme celle du bas.
Outre le vestibule donnant sur la fagade de I’entrée, on trouve
dans cette aile des piéces semblant davantage dévolues au service
et entretien de la medersa, a I’instar de latrines (7) et d’une piece
servant probablement de bureau.

La salle de prieres est de plan rectangulaire de 5.10 x 3.25 m
et couverte d’une volte, est « I’espace maitre » du plan de la
medersa el-Chammaiya, tout comme c¢’est le cas de la salle
d’apparat dans les grandes demeures de Tunis, ot 1’on parlera de
bit ras el-dar, piéce de téte de la maison.

La décoration et 1’agrément de ce batiment, d’une grande
simplicité apparente, reléve tout de méme d’une grande maitrise
de la taille de la pierre calcaire locale, le kedhal, qui revét sols et
murs ainsi que les niches polylobées de part et d’autre de I’entrée
de la salle de priéres.

Apres avoir connu un age d’or en tant que foyer d’étude et de
culture, I’existence de la medersa el-Chammaiya se résumera par
la suite a celle d’un simple foyer pour les étudiants de la Grande
mosquée.



La medersa el-Chammaiya &aClanll & o ,Lall

|

(RRRRNNRNNRRRRRRNRRRRRRRRRRRRRRRRR RN RRRRRR AR AR AR AR RRRRRAA A
‘P = = L

I
1T

TR TE I
TITTATATTT PO PO

Coupe transversale

Plan du rez-de-chaussée @

Echelle: 1/200

0 2 4 6 8 10
\ | | B

57






A A

AN

P | S e L N

Porte d'entrée de la medersa el-Chammaiya, impasse el-Chammaiya. Vue de l'iwan est de la medersa el-Chammaiya. Encadré par un arc outrepassé aux clavaux
alternés de marbre noir et blanc, typique de I'architecture hafside.

59




Les fondouks CosLaall

L'historien et sociologue, Paul Sebag, définit de maniere générale les fondouks comme étant des « grandes bdtisses avec une vaste cour
centrale sur laquelle prenaient jour un nombre plus ou moins élevé de piéces, ou les marchands pouvaient se loger et entreposer leurs
marchandises’ ».

Or le terme fondouk est assez générique du fait de la pluralité des fonctions qu’il peut abriter. En effet, fondouk est un mot d’origine
arabe désignant, dans la médina de Tunis, a la fois, le complexe de logements de négociants étrangers abritant en méme temps le consulat
de cette méme nation ; le caravansérail logeant les marchands étrangers tunisiens avec leurs marchandises ; un batiment de production
regroupant les ateliers d’une méme corporation ; un batiment regroupant des commercants spécialisés dans le négoce d’un seul produit
(sel, charbon, ...)

Les fondouks des nations étrangéres a Tunis remontent au XIII¢ siécle date de signature des premiers traités entre les sultans hafsides et
les Pisans, Génois, Francs, ... Ces fondouks, abritant les marchands et les activités consulaires de la nation en question, se rassemblent
dans le méme quartier de la ville, a I’est, a proximité de Bab el-Bahr. IIs sont contigus les uns aux autres, certains partageant des espaces
en commun a I’instar des chapelles de priére.?

Les fondouks destinés a I’hébergement des commercants venant de I’extérieur de la ville et de lieu d’abri de leurs marchandises et de leurs
animaux, étaient localisés a I’intérieur du tissu urbain et non en périphérie comme ceux dévolus aux étrangers des nations chrétiennes.

Afin de protéger leurs secrets de fabrication certaines corporations concentrent leurs ateliers dans des fondouks. C’était le cas pour les
tisserands de la soie et leurs nombreux fondouks dont la majorité remonte a 1’époque hafside® (fondouk el-Ouarda, fondouk el-Yasmina,

).

Les fondouks de négoce d’un seul produit, comme celui du sel ou du charbon s’organisent aussi autour d’une cour centrale sur laquelle
ouvrent les différentes échoppes regroupées sous une méme corporation. 11 s’agit du méme principe que le souk, mais organisé dans un
fondouk.

Ils se greffent aux axes des souks en lien direct avec leurs fonctions et liés aux mémes corporations au vu de leurs activités. Que cela soit
pour des fondouks de négoce avec les marchands de ’arriere-pays et encore plus pour les fondouks de production abritant les ateliers
des différentes corporations.

Les fondouks s’organisent aussi en suivant un principe de centralité autour d’une cour intérieure close que 1’on nommera wiist el-fondiiq”.
Régissant I’interface intérieur-extérieur des différents corps de la batisse, la cour rendrait caduque la notion de facade extérieure.

1 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d 'une ville, Paris, L’'Harmattan, 1998, p. 132.
2 - ibid., p. 127.
3 - SOUGHIR Faouzi & Raoudha, Etude analytique des espaces de production et d’échange dans la médina de Tunis, ITAAUT, 1982, p. 4.

4 - Littéralement centre du fondouk, comme la cour domestique wiist el-dar.

60



Plan de Tunis - repérage des fondouks

Légendes:

Fondouks d'hébergement ou d'artisans
I Fondouks consulaires

=
\ <
K=

B

s "m-a%&\
\z'/ﬁ\\‘ St N
Sk RSO
XD
X ‘”ﬁ*ﬁg}“/ \

==

S

= X

Ve S
ryal / ﬂ%‘}/,/‘ XOF
L :

j E”"i‘:’ﬁ; Q =R X %.\@*‘o

Etan taRes SO

s

Echelle: 1/5000

0 50 100 200 m
| — —

61



Fondouk el-Attarin

Fondouk el-Attarin appartient a la catégorie de ceux destinés a
I’hébergement de commercants tunisiens venant d’ailleurs que
de Tunis. II se situe au 9 bis, Souk el-Attarin et son entrée fait
face a celle de Qishlet el-Attarin'.

On entre dans le fondouk par une sqgifa droite (1), sans chicane
préservant ’intimité de I’intérieur des regards indiscrets des
passants. On accede ainsi a 1’espace central qu’est la cour (2) de
forme carrée irréguliére d’environ 11m de c6té, entourée d’une
galerie périphérique a plafond vouté, soutenue par des arcs en
plein cintre portés par des colonnes en kedhal.

La galerie distribue les différentes pi¢ces du rez-de-chaussée
(3) destinées a accueillir les marchandises et animaux des
commercants qui logeront a 1’étage.

La distribution des pi¢ces a 1’étage est aussi régie par une
galerie a plafond plat, a structure en solives en bois, portée par
des colonnes en kedhal aux dimensions plus réduites que celles
du rez-de-chaussée. Le méme systeme de couverture est mis
en ceuvre pour les piéces de I’étage. Chaque piece s’ouvre sur
le patio a travers une porte unique a un ou deux battants qui
posséde, au rez-de-chaussée, une petite fenétre au-dessus. A
I’étage, les picces étant plus larges et moins hautes de plafond,
elles possedent une fenétre de dimensions plus généreuses a coté
de la porte.

Quatre dépdts (4) occupent les angles du rez du batiment et se
distinguent de par leur couverture en voutes croisées tandis que
le reste des picces, plus étroites, sont couvertes d’une voute en
berceau. Ceci s’explique par les portées plus importantes de ces
picces d’angles.

1 - SOUGHIR Faouzi & Raoudha, Etude analytique des espaces de production et
d’échange dans la médina de Tunis, ITAAUT, 1982, p. 93.

62

Ce fondouk compte parmi les plus grands et riches de la médina,
compte tenu de la noblesse de la corporation a laquelle il est
rattaché, celle des parfumeurs, qui y logent leurs fournisseurs et
invités étrangers.

La cour joue ici un réle indispensable pour le fonctionnement de
ce batiment et sa distribution, puisqu’il s’agit de I’unique source
d’apport d’air et de lumicre aux différents espaces puisque
le fondouk est entouré de maisons sur trois cotés et d’un souk
sur le quatriéme, ou se trouve d'ailleurs son entrée, entre deux
magasins.

Avec le démantelement des corporations, I’importation massive
de produits de moyenne qualité qui inondent le marché, souk el-
Attarn perd de sa superbe et le fondouk se transforme en taudis
ou squattent des personnes de condition modeste en y installant
leurs ateliers de travail du cuivre et de cordonnerie en bas
tandis que s’entassent de nombreuses familles a 1’étage, dans un
batiment assez dégradé et devenant dangereux.

Fondouk el-Attarin a été soigneusement rénové en 2015 et
accueille dans ses locaux un restaurant, dans le patio (qui a été
couvert d'une verriére) et des boutiques d’artisanat de luxe dans
les cellules périphériques.



Fondouk el-Attarin

Coupe longitudinale

O

Plan du rez-de-chaussée Echelle: 1/300
0 2 4 10 m
[ | | |

63



Patio de fondouk el-Attarin, avant rénovation.

64

i
W
b
%
¥




Patio de fondouk el-Attarin, de nuit, aprés rénovation.

65



Les casernes - gishlas Ol

Hammouda Pacha Bey dirige le pays de 1782 jusqu’a son déces en 1814. 1l fait partie des beys réformateurs qui développeront le pays
et ouvriront le commerce et les échanges vers I’extérieur. Parmi ses initiatives, fut celle de la construction d’édifices militaires en ville,
et notamment la fonderie a canons de la HafsTa' ainsi que cinq casernes, appelées gishla en turc, langue administrative du pays, réparties
dans la médina comme suit :

- a) Qishlet el-Bechamqtya (1815) a proximité de la Kasbah, a I’ouest.

- b) Qishlet el-Attarin, (1813) face a la mosquée Zitouna, a I’est, dans le souk éponyme.
- ¢) Qishlet Sidi El Morjani (1809), rue de I’Eglise, a I’est de gishlet el-Attarin.

- d) Qishlet EI-Wzar, rue Sidi Amer, non loin de c), a I’est.

- e) Qishlet Sidi Amer (1814), rue Sidi Ali Azzouz

La Tunisie étant province de I’Empire Ottoman, le pays était administré par un gouverneur, pacha, dey puis bey et ayant pour leur préter
main forte une milice de janissaires qui tenaient garnison dans un certain nombre de places fortes. Ces janissaires étaient logés dans
des fondouks répartis a travers la ville, ainsi que dans les casernes de la Kasbah et du fort de la Goulette. Hammouda Pacha décide
d’améliorer leurs conditions de vie en construisant ces cinq casernes?.

Ces qishlas ne serviront finalement qu’assez peu de temps aux janissaires puisque la premicre est transformée en hopital a partir de
1880, la seconde abritera des services administratifs dés 1882, la troisiéme un établissement scolaire et une administration dés 1874,
la quatrieme une école catholique et la cinquiéme un hdpital et une institution caritative dés 1879. Force est de constater la variété des
programmes de transformation de ces locaux.

« Le centre est formé d’un long patio entouré de deux étages de galeries, sur lesquelles donnent de vastes chambrées ».?

Cette typologie organisée autour d’un patio central source de lumicre naturelle et d’air neuf permet une distribution efficace, par le
biais de galeries et de coursives, des locaux qui sont de dimensions assez similaires vu leur usage initial identique, celui de loger des
compagnies de janissaires. Cette modularité du plan a largement facilité, a moindres travaux et colts, la réaffectation de ces espaces en
les différentes destinations mentionnées plus haut.

1 - MARCAIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célébres, Paris, H. Laurens éditeur, 1937, p. 122.
2 - SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d'une ville, Paris, L’Harmattan, 1998, p.231.
3 - MARCALIS, Georges, Manuel d’Art Musulman, Tome 11, Paris, Editions Auguste Picard, 1927, p. 886.

66



Plan de Tunis - repérage des casernes

S X0 ")\
5 0\
)% ‘k—\
NS ‘%" \

T
Favss
[ = 3
\ B4
NGOy
""/ AR R
fiasl b":&‘\%«ﬁ’
I
R s

Echelle: 1/5000

0 50 100 200 m
| — —

67



- Qishlet el-Attarin

Batie sur une parcelle de 1200 m? dans I’hyper-centre de la
médina de Tunis, dans le souk éponyme et faisant face a la
grande mosquée Zitouna, la caserne el-Attarin est construite sous
le bey Hammouda Pacha en 1813 afin de loger des compagnies
de janissaires dans des lieux dédiés.

L’acces au batiment se fait depuis la rue couverte de souk el-
Attarin ou se trouve I’entrée principale tandis qu’une entrée
secondaire donne sur la rue parallele, rue Djemaa Ez-Zitouna
anciennement nommée rue de I’Eglise.

Aprés avoir franchi un vestibule droit (1), on accéde a une cour
rectangulaire (2) par son grand c6té, sous une galerie (3) soutenue
par des arcs en plein cintre supportés par de larges colonnes de
pierre calcaire kedhal aux chapiteaux de type dit ottoman.

Cette galerie existe aussi a 1’étage assurant la circulation et la
distribution des chambrées (4) des différentes compagnies de
janissaires, dont on arrive encore a lire de nom de certaines sur
des plaques de marbre marquetées de plomb fixées au-dessus des
portes respectives'.

Au rez-de-chaussée se situent, outre quelques chambrées, les
latrines et divers communs (5), ainsi que les dépdts pour les armes
et munitions, les salles des gardes ainsi que les écuries, le tout
étant couvert de voutes croisées reposant sur les murs massifs et
lorsque la portée est plus importante, sur une rangée de colonnes
similaires a celles soutenant les galeries périphériques de la cour.
Un escalier (6) a proximité des services permet d’accéder a
I’étage et aux autres chambrées.

Dans les soubassements de la cour prennent place les citernes
de stockage de I’eau de pluie collectée depuis les terrasses et

1 - Musée sans frontiéres, [frigiva : Treize Siécles d’Art et d’Architecture En Tunisie,

Edisud, Aix-en-Provence, Déméter, Tunis, 2000, p. 83.

(2 LAl Al

offrent une réserve d’eau d’ou 1’on puise pour le nettoyage, les
ablutions, ...

La cour est ici le seul espace extérieur de la caserne, et le plus
spacieux, permettant le rassemblement de toute la « maisonnée »
a des fins d’entrainement ou de distribution des ordres. En
outre, c’est I'unique source de lumicre et d’apport d’air frais
des cellules du rez puisque le batiment est bordé sur trois de ses
cotés d’échoppes, a savoir souk el-Fekka c6té mosquée Zitouna,
souk el-Attarin coté entrée, et les échoppes diverses de la rue de
I’Eglise sur la rue paralléle.

Cebatiment, comme c’est le cas des quatre autres gishlas, esttombé
en désuétude assez rapidement avec I’autonomie croissance de
la Tunisie vis-a-vis de I’Empire Ottoman, et le déclin progressif
du corps des janissaires. Dés les années 1880, une prison est
installée dans une partie des locaux? de cette caserne ainsi que la
Direction des Antiquités et une bibliothéque, premier noyau de
ce qui deviendra plus tard la Bibliothéque Nationale de Tunisie.
Aujourd’hui, cet espace abrite des manifestations culturelles
diverses ainsi qu’une annexe de la bibliothéque nationale.

2 - « Avant la création de la Prison Civile, sous le Protectorat, la prison de la médina se
trouvait dans les batiments de la Kechlat el-Attarine », in REVAULT, Jacques, Palais et
demeures de Tunis XVIlle et XIXe siécles, Paris, Editions CNRS, 1971, p- 298.



Qishlet el-Attarin C)JQ)LMI A 593

Plan du rez-de-chaussée

©

Echelle: 1/300

0 2 4 10 m
[— — —

69



T e e

o i i R : .... e e , e ]
ba®™ o ey
o o ¢ gl 48

4

e

- =%



Au fond de la galerie du premier étage de la caserne, entrée de la chambrée d'une
compagnie de Janissaires dont les noms sont gravés sur des plaques en marbre au-dessus
de la porte.

£}

Vue du portique du rez-de-chaussée de la caserne et du vestibule d'entrée en contrebas.




Les hammams 'ol.fos.]l

Hammam est le terme arabe pour désigner le bain public, héritage direct des thermes romains, largement répandus en terres romaines
d’Afrique du Nord.

Avec I’avénement de la période islamique, - a partir du VIII® siécle -, et en accord avec les préceptes religieux de propreté, |'usage du
hammam allait de soi. En effet, les maisons de I’époque ne possédant pas 1’équipement nécessaire, femmes et hommes se rendaient
a ces institutions publiques de maniére réguliére afin d’accéder a I’hygiéne nécessaire, et toutes classes sociales confondues. Il est
exceptionnel qu'une grande demeure possede un hammam privé.

« L’usage des estuves et des bains chauds leur est ordinaire. Ils ne laissent couler aucune semaine sans y aller, a savoir les hommes le
matin, et les femmes, l’aspredinée »'

Le nombre de hammams a suivi la croissance de la ville. Al-Bakri (XI¢) en dénombre quinze, Ibn-Abi Dinar (XVII®) en dénombre une
quarantaine, nombre qui se maintiendra jusqu’aux années 1840 d’aprés les registres des taxes fonciéres?, assez bien répartis dans la ville
et ses faubourgs afin de répondre aux besoins de la population de chaque quartier (cf. carte ci-contre).

Les hammams sont généralement des wagfs ou biens de mainmorte dont les bénéfices subviennent aux besoins d’une cause sociale ou
alimentent le budget d’un sabotis ou fondation d’utilité publique ou privée. C’est le cas de la mosquée Zitouna qui posseéde ses propres
awqdfs (sing. wagqf) constitués en biens habols et financant son entretien et sa pérennité. D’autres hammams sont néanmoins des biens
privés, gérés par leurs propriétaires ou relevant de concessions a un hammamji ou gérant de hammam.

Le chauffage de ces thermes se faisait traditionnellement au bois (hatab) ou aux grignons d’olives (fitiira), a partir d’une annexe au
hammam ou siégeait le frenki ou responsable de chauffe qui alimente le foyer de la chaudié¢re en cuivre dont la bassine remplie d’eau
bouillante donnait directement sur la salle chaude du sammam. Le conduit de fumée du foyer passe par-dessous des salles chaude et
tiede afin de tirer profit d’un maximum de calories avant de rejoindre la cheminée et évacuer la fumée a I’extérieur. Héritage certain du
principe d’hypocauste employé dans les thermes romains.

Désormais, le chauffage se fait au gaz et au mazout avec des chaufferies modernes.

L’eau, essentielle au fonctionnement du hammam était puisée au moyen d’une noria installée sur les toits, reliée au puits par un long
conduit vertical et actionnée par une béte de somme. Les réservoirs remplis de cette eau sont en hauteur relativement aux robinets des
différentes salles, la gravité permettant un flux constant et suffisant afin de remplir bassins et seaux.

Le hammam est un haut lieu d’interactions sociales et notamment pour les femmes, habituellement cloitrées a domicile, qui y prennent
le temps d’entretenir leur beauté et d’interagir avec voisines, parentes et amies. En somme, ceci est la seule sortie d’une femme hors de
chez elle.

1 - PIERRE, Dan, Histoire de la Barbarie et de ses corsaires, Paris, 1637, p. 237.
2 - SAADAOUI, Ahmed, « Les bains publics de Tunis a I’époque ottomane », in Revue tunisienne de sciences sociales, CERES, Tunis, 2003, p. 92-132.

72



Plan de Tunis - repérage des hammams

< ORIV
2SS0
S )

b

D
D
2

5$

Echelle: 1/5000
0 50 100 200 m

73



Hammam el-Tammarin

Hammam el-Tammarin est situé¢ dans le faubourg Sud du Tunis,
dans le quartier de Bab Menara, et donnant sur Souk el-Tammarin.
Ce terme vient de 1’arabe tmar, et signifie vendeurs de dattes
activité originelle de ce souk.

Le hammam a son entrée principale au 53, rue el-Hajjamin et une
seconde, pour les annexes, au 47, Boulevard Bab Menara.

Il a été construit, conformément a l’inscription sur marbre
surmontant sa porte d’entrée, entre 1639 et 1640 par le fils de
Othman Dey, Dey de Tunis de 1593 a 1610, le prince Mohamed.
Ce bien fait d’ailleurs partie du habous de la princesse Aziza
Othmana, fille de Mohamed!. Cette fondation finance la
constitution de trousseaux de mariages pour les jeunes filles
nécessiteuses, [’affranchissement d’esclaves ainsi que la
fondation d’un hopital qui porte encore son nom.

On accede au Hammam el-Tammarin par un vestibule ou sqifa
(1) de plan carré agissant comme filtre vis-a-vis de 1’extérieur.
Il est suivi par un couloir en coude a angle droit (2) débouchant
sur la salle de déshabillage ou mahres (3). Une nouvelle entrée
a ¢té ajoutée depuis le boulevard Bab Menara a travers une
impasse privée appartenant au hammam et permettant aux clients
de profiter d’un petit patio d’agrément, ou est aménagée une
fontaine et sur lequel s’ouvre un salon?.

Cette salle, de plan carré irrégulier, est couverte par une coupole
d’une hauteur de 10.20 m soutenue par quatre colonnes. Le
comptoir du gérant ou hammamji (4) se situe a droite de I’entrée
au mahres et permet a ce dernier de controler, recevoir les clients
du hammam et encaisser leur droit d’entrée, tout en consignant

1 - LETAIEF, Sana, Les Hammams de la Médina de Tunis, Editions Nirvana, Tunis, 2023,
p- 191.
2 - Propos recueillis auprés du propriétaire et héritier du hammam M. Mohamed Ali
Bakir.

74

leurs objets précieux qu’il leur remettra a leur sortie des bains.
Cet espace de convergeance fait typologiquement office de cour
couverte. De larges banquettes de magonnerie longent les murs
de I’espace du mahres, ainsi qu’au niveau de la mezzanine de ce
méme espace, permettant I’accueil de davantage de clients.

Deux salles de repos ou maksiiras (5) s’ouvrent sur la salle de
déshabillage, et sont aussi dévolues au déshabillage des clients
les plus pudiques, moyennant paiement de supplément. Faisant
transition vers 1’espace humide, la salle des latrines (6) est suivie
d’un vestibule d’échange (7) permettant de changer sa tenue de
bain humide et éviter tout refroidissement a la sortie. Vient ensuite
la salle fraiche ou bit el-bared (8) salle rectangulaire, couverte
d’une volite en berceau, et augmentée de 4 cabines ou matharas.
Cette salle est suivie par la salle de lavage ou bit el-ghasil (9), de
plan rectangulaire et couverte d’une coupole perforée de hublots
vitrés. C’est en cette piece qu’a lieu I’essentiel du lavage, puisque
le client, allongé sur les banquettes magonnées en périphérie de
I’espace ou sur I’estrade centrale, est massé et frotté avec un gant
de crins par le masseur ou tayyab. La coupole est flanquée de
deux voltes en berceau de part et d’autre, le tout étant supporté
par une série de huit piliers massifs.

En fin d’enfilade se présente la salle chaude ou bit el-skhoin
(10), de plan rectangulaire et couverte d’une volte en berceau
surbaissée. Face a 1’entrée, se trouve la nhasa, la chaudiére de
cuivre (11), encastrée dans un fin mur de magonnerie et dont
le foyer, bralant dans une annexe de 1’autre c6té du mur, est
alimenté par le frenki. L’eau bouillante sortant de la chaudiere
et chauffant I’espace, alimente un bassin a droite de I’entrée,
accessible par trois marches, fournissant 1’eau chaude nécéssaire
aux différents lavages. Cette salle chaude est la salle de sudation,
étape nécessaire avant d’entreprendre le gommage dans la salle
de lavage.



Hammam el-Tammarin U.l)Lfo_mJl ‘OL::Q

Vers jardin &
salon

;;;;;;;

,,,,,,,,,,,,,,,,

Plan du rez-de-chaussée

Echelle: 1/200

Coupe longitudinale 0 2 4 6 8 10m
\ — | .

75



PR

f

'I
P




WA RWMWN

Salle de lavage ou bit el-ghasil de hammam el-Tammarin, couverte
d'une coupole perforée de hublots. En avant-plan, l'estrade centrale
de lavage et au fond, 4 matharas, cabines de lavage privatives.

Vue du portique de I'ancien patio d'agrément aménagé en jardin par
les propriétaires du temps du fonctionnement du hammam.




Les dars J]_.gi.]l

« Les maisons, construites en pierres ou en briques, sont peu élevées et n'ont ordinairement qu’un étage : elles sont si rapprochées que
["on pourrait facilement passer de I’une a I’autre, et parcourir ainsi un quartier de la ville. Chacune d’elles est de forme carrée. Dans le
centre, est une cour de méme figure, ouverte par le haut est entouré d’un cloitre, soutenu sur des piliers ou sur des colonnes : il ressemble
beaucoup a celui des couvents. Les appartements sont placés dans le contour. Dés que les fortes chaleurs se font sentir, on déploie au-
dessus de la cour, une large piéce de toile pour arréter les rayons du soleil. L’escalier si tu es au-dedans, proche de [’entrée ouvert non
des angles, abouti au premier étage a une galerie qui fait le tour de la maison, au-dessus du cloitre. Les appartements qui sont disposés
comme autour de la cour. Un second escalier Selim de la galerie jusqu’au sommet de |’édifice, dont la terrasse est entourée d’'un parapet
assez bas. En été, les habitants montent, vers le soleil couchant, sur ces terrasses pour y chercher la fraicheur, pour y jouir de la beauté
du ciel et du spectacle de la campagne. »'

Le tissu urbain de la médina de Tunis est essentiellement composé de maisons, de dimensions variées mais formant la trame fondamentale
de cette cité que montre le plan ci-contre que cela soit au niveau de la médina centrale et davantage dans les faubourgs qui sont a vocation
quasiment résidentielle.

Ces maisons se situent tantot le long des différentes rues, réseaux irriguant la médina, tantdt dans des impasses au statut semi-prive,
auxquelles n’acceédent que les habitants des maisons ouvrant dessus.

On localise les grandes demeures ou palais principalement dans la médina centrale du c6té ouest, qu’on appelle « les quartiers hauts » - a
juste titre- étant ainsi en amont de 1I’humidité de la lagune et des pestilences des égouts a ciel ouvert s’y déversant.

Les cellules domestiques de la médina centrale semblent globalement plus larges que celles des faubourgs, ce qui pourrait s’expliquer
par I’ancienneté des parcelles, ’aisance financiére des propriétaires... Il est a rappeler que les faubourgs hébergeaient généralement des
populations de condition assez modeste.

Toutes les maisons comprennent une cour intérieure ou patio, sur lequel s’ouvrent les espaces principaux, et qui représente la source
d’air et de lumiere principale, ainsi que le plus grand espace de réunion de la maisonnée. C’est a travers cet espace que la circulation est
gérée, que cela soit avec une galerie périphérique ou pas, servant de tampon entre 1’intérieur et I’extérieur.

Ces cours sont construites sur des citernes d’eau permettant le stockage des eaux de pluie récoltées depuis la cour et les terrasses et qui
les approvisionnent au moyen de gouttiéres aux angles du patio. On y puise donc quotidiennement I’eau pour le nettoyage de la maison.
Dans certaines maisons, un puits permet I’approvisionnement en eau potable tandis que le reste des habitations se servent dans les
fontaines publiques.

1 - DESFONTAINES, René L., Voyages dans les Régences de Tunis et d’Alger, Editions Dureau de La Malle, Paris, 1838, t. II, p. 11-12.

78



Plan de Tunis - repérage des dars

Echelle: 1/5000

0 50 100 200 m
| — —

79



- Dar Anoun

Dar Anotin se situe au 38 rue du Pacha et remonterait au XVII®
siecle. Elle appartenait a la famille Bornaz, d’origine turque, et
dont de nombreux membres étaient secrétaires aupres de la cour
du dey puis du bey. La maison devient par la suite propriété de la
famille Anotin, famille d’ascendance chérifienne!, parfumeurs a
Souk el-Attarin®.

Elle abrite depuis 2012, la maison d’hotes Dar Ben-Gacem.

On acceéde a la maison par une porte en arc outrepass¢, dont
I’encadrement extérieur est fait de pierre kedhal finement sculptée
de motifs floraux. La premicére piece est la driba (1) qui fait office
de premier vestibule d’accueil, et qui dessert la sgifa (2) dans son
prolongement, ainsi que les escaliers menant a I’appartement des
invités (3).

La sqgifa (2), coudée, méne au patio (4) tout en le préservant, et
avec lui, I’intimité de la maison, des regards indiscrets une fois
la porte de la driba ouverte sur la rue. Une fois cette succession
de filtres franchie, le patio s’offre a nous, flanqué de galeries
sur seulement deux de ses coOtés, celui de I’entrée et celui d’en-
face (5). Ces galeries, supportées chacune par deux arcs en plein
cintre montés sur des colonnes en kedhal, donnent acces aux deux
chambres d’apparat de la demeure (6). Leur plan est en forme
de T, avec un enfoncement central (a), le gbiz, faisant office de
salon, et une ou deux piéces attenantes, les magsiiras (b) rendant
sa forme rectangulaire a ’ensemble. De part et d’autre de la porte
d’accés aux chambres se trouvent de hautes fenétres offrant air
frais et lumiére naturelle aux chambres. Aux deux extrémités de
la chambre se trouvent symétriquement deux lits, ou dokkana (c).
Sur les deux autres c6tés donnent deux chambres simples de plan
rectangulaire (7) et les communs composés d’une cuisine et de

1 - On retrouve le nom Anotin dans les registres des chérifs (descendants du prophéte
Mohamed) de la ville de Tunis.

2 - Propos recueillis auprés du Pr. Houssem Chachia, Université de Tunis.

80

latrines (8). Des escaliers menant a 1’étage (9) se situent a coté de
I’acces au patio depuis la sgifa. Une citerne d’eau ou mdjel prend
place sous la cour et couvre une partie des besoins de la maison.
On y acceéde par une margelle sous la galerie (10).

Le premier étage se compose d’une zone faisant suite a I’unité
domestique du bas, et d’une autre, celle des invités. Cet
appartement des invités est indépendamment accessible depuis
la driba (3) et se compose d’une sqifa (11) faisant aussi office de
zone tampon avec 1’espace domestique principal, dont le couloir
débouche sur une petite cour (12) desservant trois chambres (13),
une cuisine et des latrines (14). L’appartement est donc autonome
en air et lumiére sans donner sur le patio principal de la maison et
préservant ainsi I’intimité des habitants.

Quant aux escaliers montant depuis le patio, ils débouchent sur
un palier distribuant une chambre (15), une cuisine et des latrines
(16) et les galeries (17) donnant sur le patio principal. Une
chambre en T comportant un gbi (a) et une magsiira (b) s’ouvre
dessus. L’on comprend aisément cet attachement a 1’intimité de la
vie domestique en cloisonnant de la sorte les invités qui peuvent
étre des étrangers, clients,... mais aussi de proches parents et
dans ce cas la porte entre les escaliers des invités et la galerie de
I’étage est ouverte (18).

Toujours, la cour demeure 1’élément central organisant le plan
de tout le batiment et assurant ce role de centre névralgique,
en garantissant un apport suffisant d’air et de lumiére tout en
assurant I’intimité de la vie domestique.



Dar Anoun . JIL

—
a

Plan du rez-de-chaussée Plan de I'étage

i S

Echelle: 1/300
Coupe longitudinale

81






o=
<

X

525450

52

J

e

Vue de la galerie du premier étage de Dar Anotn depuis le rez-de-chaussée.
Un bougainvillier vient apporter une touche de verdure au patio de la maison.

Ko

O

A
A

Al

SCASY
o

5:’7
o

like

R 2T

\(a2A T
AT

AU

<O oS

Portique du rez-de-chaussée, desservant les chambres. Au fond, la niche de puisage de
l'eau du puits.

83




Comparaison typologique

1. Mosquée Zitouna

2. Dar Anoiin

3. Fondouk el-Attarin

4. Medersa el-Chammaiya

5. Souk el-Attarin

6. Qishlet el-Attarin

7. Hammam el-Tammarin

Q)

Echelle: 1/500
0 5 10m

84



: i
==
S

n
I

85



TR B

(] e

— 1, - —:
= hZ) e nlfa bea =)
;v :“_ 2 I,;. - - v ol 1, a4l
= THSES g E
v p = ", ™~ 24 N
o = 0 I . £ . —
b T Y} s AR ERZEL 2T AL ALY Y00 3 9F 5 ;
p oo we « - rox o peet: WY -
KRN ve 3| =8

- eve ve  sie oA
. o [4
b". c
o
\ -'4 ..... Ng »
= .
- - »
J 2 e
e o -
H s . >
3 (¥ .
T R a
: »

Aeseis

Bill=

Py

3¢
”.

]
ot
—a
A
—
—<
S

La mosquée Zitouna (1) et ses environs. On distingue a I'est la caserne d'el-Attarin (2), souk el-Attarin (3) qui longe la
fagace nord de la Zitouna et la medersa el-Chammaiya (4) au nord de la caserne et du souk.
Au sud de la mosquée, se succédent medresat el-nakhla (5), la medersa el-Bachia (6) puis la medersa el-Slimania (7).

86



Observations et synthese

Les différents types d’édifices parcourus précédemment nous
montrent que malgré la diversité de leurs fonctions, nous arrivons
a lire une certaine cohérence entre leurs différentes typologies
permettant d’établir des parentés et de supposer un principe
générateur, issu d’une architecture ancestrale commune.

En effet, I’édifice le plus ancien présent dans cette collection est
la mosquée Zitouna remontant au IV® siécle comporte une cour
attenante a la salle de pricre, et aux dimensions proches, entourée
d’un péristyle et sous laquelle sont aménagées des citernes pour la
récolte des eaux pluviales. Nous retrouvons aussi ce méme principe
de cour, entourée d’un péristyle dans la medersa, le fondouk, et la
maison.

Ces trois derniers éléments sont constitués en effet d’une cour
centrale autour de laquelle s’organisent un ensemble de cellules,
avec une certaine modularité dans leurs dimensions, que 1’on
retrouve aussi dans le souk qui, de plan linéaire ne comporte pas
de cour mais suit le tracé des rues et vient entourer des édifices
comme des medersas, des mosquées ou des fondouks.

Le hammam quant a lui comporte un espace distributif central de
plan carré, comportant des galeries latérales, et auquel 1’on accede
aprés avoir franchi vestibules et couloirs coudés.

Ce méme principe de filtres d’acces, nous le trouvons pour
la medersa ou I’entrée se fait au moyen d’une chicane et le
fondouk, plus public, au moyen d’un simple vestibule droit, sans
préoccupation particuliére de dissimuler ce qui s’y passe.

C’est dans I’architecture domestique que cette notion de filtre
est la plus aboutie et on le lit aisément dans le plan de la maison
bourgeoise étudiée ou une succession de vestibules, augmentée
d’un coude, méne au patio, cceur de la maison et de la vie familiale
dont on se garde d’en dévoiler I’intimité.

87

Comme il sera développé plus tard, le patio semble étre le noyau
de base de la constitution et de I’organisation de tous les batiments
et monuments de la médina. Le plus souvent a ciel ouvert, afin de
pourvoir a I’apport d’air et de lumiére a I’ensemble des pi¢ces qui
I’entourent, il peut, en certains cas étre couvert et posséder ainsi
seulement une fonction distributive de 1’espace.

L’étude de ces différents objets architecturaux, composantes du
tissu urbain de la médina de Tunis, et leur position dans la ville
permet aussi de classifier certains en éléments de rassemblement et
d’autres en éléments de dissémination'. En effet, dans la premiére
catégorie nous trouvons les mosquées a prone, les medersas ainsi
que souks, qui sont des poles urbains de rassemblement, et offerts a
I’usage de toute la ville. La seconde catégorie quant a elle concerne
premiérement les maisons, lieux de dissémination par excellence a
I’échelle de la société, refermées sur elles-mémes et caractérisées
par une importante attention a I’intimit¢. Hammams et oratoires de
quartiers, les mesjeds, entrent aussi dans cette catégorie de par leur
fonction et 1I’échelle de leur usage. Ils sont présents dans chaque
quartier et participent a son autonomie vis-a-vis du reste de la ville.

De ces différentes observations, 1’on déduit la quasi omniprésence
du patio dans I’architecture des différents batiments de la médina
de Tunis, que cela soit dans la grande mosquée de la ville ou dans
une petite maison bourgeoise. Le role qu’il semble jouer dans
I’émergence du tissu urbain tunisois tel que nous le connaissons
aujourd’hui semble étre de premier ordre et crucial.

1 - SANTELLI, Serge, Atlas des médinas tunisiennes, Institut parisien architecture
urbanisme société (IPRAUS), Ecole d’ Architecture de Paris-Belleville, Paris, 1992, p. 35.






IV - Le DAR,

composante

principale de la ville de Tunis

89

« Chagque ville a son architecture particuliere, qui dépend des
connaissances et des compétences de ses habitants, de leur
fortune, et du climat. Tout cela différe de ville en ville. Les uns ont
des palais et de vastes constructions avec plusieurs corps de logis
et de nombreuses piéeces, pour y installer leurs nombreux enfants,
serviteurs, alliés et clients. Leurs murs sont en pierres lices a la
chaux, revétus de platre et couverts de peinture, et l'intérieur
est entierement meublé et décoré. De cette facon, ils montrent
U'importance qu’ils attachent a leur demeure. De plus, ils ont des
caves et des celliers pour leurs approvisionnements et des écuries
pour leurs chevaux, s’ils sont des gens d’épée, avec de nombreux
hotes et clients. »

Ibn Khaldiin, Les Prolégoménes, 1377’

1 - IBN KHALDUN, Discours sur [’histoire universelle : AI-Muqgaddima. Traduit de
I’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil, Arles, Actes Sud, collection Thesaurus,
2020, p. 640.



Aux origines de la maison tunsoise

« Cette persistance de la tradition antique dans [’architecture
domestique est d’autant plus remarquable qu’elle s ’oppose [ ...],
a sa disparition dans le domaine de [’architecture publique »."

Dar estleterme arabe pour désigner lamaison, I’espace domestique.
Il indique aussi le fait d’entourer et enclore.

La maison tunisoise, et plus généralement maghrébine, devrait son
modele ancestral a la maison gréco-romaine et celle de Samarra-
Fustat>. Nous devons notamment aux travaux de Jacques Revault,
I’établissement de cette filiation, a travers la similitude voire la
survivance de nombre de principes constructifs et d’éléments
architecturaux et typologiques.

Il est méme possible de faire remonter ces origines plus loin, a la
maison sumérienne, dont les plans tracés sur des tablettes d'argile
partagent une grande similitude avec les plans des maisons de la
médina de Tunis.

Tablette sumérienne en argile présentant le plan d'une maison a patio 8 Umma.

1 - PICARD, Gilbert-Charles, La civilisation de I’Afrique Romaine, Paris, 1959, p. 217.
2 - BLILI TEMIME, Leila, Histoire de familles - Mariages, répudiations et vie
quotidienne a Tunis, 1875-1930, Tunis, Script, 1999, p. 148.

D’un point de vue archéologique, on retrouve en Tunisie, dans
la région de Kerkouane, au nord-est du pays, dans la presqu’ile
du Cap Bon des maisons de colons Grecs de Sicile remontant au
I'Ve siecle av. J.-C. Ces résidences organisées autour d’une cour
a laquelle I’on accéde depuis la rue par un couloir, tantot droit
tantot coudé, trouvent un accueil favorable chez les puniques qui
se I’approprient et que les Romains font perdurer et évoluer aprés
la prise de Carthage.

Dans la maison gréco-romaine, une grande importance est
accordée a la régularité du tracé de la cour (entourée d’un péristyle,
ancétre du bortal’) et des piéces ouvrant dessus, au détriment des
dépendances qui elles, espaces servants, absorbent les potentielles
irrégularités de la parcelle*. Tel sera aussi le cas ultérieurement
pour les maisons de Tunis comme nous le verrons plus loin.

Dans la maison de Samarra (IX° siécle), dans 1’actuel Irak, toutes
les pieces s’organisent autour de la cour intérieure (entourée d’un
péristyle) au fond de laquelle se situe la piece la plus importante,
dont le plan en forme de T inversé, flanqué de deux petites pieces
rendant a I’ensemble un plan rectangulaire, nous évoque le plan de
la chambre en T de la médina de Tunis, bit bel gbii wel mqgaser”.

Le défoncement correspondant au gbii tunisois semble étre une
réminiscence de 1’iwan si présent en Orient. Flanqué de part et
d’autre de mqgaser, et précédé d’un espace transversal assez large et
peu profond, I’ensemble forme ainsi ['unité typique de la demeure
tunisoise aisée. On retrouve aussi cette configuration spatiale en
Irak, dans les cours annexes du palais d’Ukhaidir (VIII® siécle),
avec une organisation fort similaire a celle des maisons de Tunis.

3 - Terme désignant la galerie a colonnes des maisons de la médina de Tunis

4 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIIe siécles, Paris, Editions
CNRS, 1967, p. 44 - 45.i

5 - ibid, p. 47.



Plan du palais d'Ukhaidir (VIII® siécle), non loin de Kerbala en Irak.

La maison de Fustat, (X° siecle), dans ’actuelle Egypte, est assez
similaire a celle de Samarra, en termes de principes d’organisation
spatiale avec une nette division entre les espaces dévolus a la
réception, espaces servis, et les communs, espaces servants. Cette
hiérarchie se lit dans la régularité du tracé du plan de la maison,
privilégiant le servant au détriment du servi. Dans cette maison, le
grand iwan au fond de la cour, opposé a I’entrée, constitue la piece
d’apparat de la demeure, et nous rappelle aisément la position des
salons de réception dans les demeures tunisoises qui sont toujours
situés au fond de la cour de la maison. On parlera de bit ras eddar
(piéce de téte de la maison)'.

1 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIle siécles, Paris,
Editions CNRS, 1967, p. 49.

91

L’influence de la maison de Fustat au X°siécle est telle, que les
fouilles du site de Sabra el-Mansouria, non-loin de Kairouan, ont
démontré de fortes similitudes dans 1’architecture domestique de
ces deux villes. On y reléve notamment la présence d’une chambre
large et peu profonde avec a chacune de ses extrémités un arc,
donnant aux deux bouts de la pi¢ce, des dimensions plus réduites,
abritant les lits®. Il n’est pas rare de retrouver cette chambre, aux
extrémités marquées d’arcs, dans les maisons de la médina de
Tunis des siecles plus tard.

Toute maison de la médina de Tunis ou dar, s’organise autour d’un
ou plusieurs patios (en fonction de la dimension de la demeure),
sur lequel prennent jour les différentes piéces. Pour le cas d’une
maison d’artisan (classe moyenne) ; on accede au patio a travers
un vestibule ou sgifa, en chicane, préservant I’intérieur de tout
regard étranger indiscret lors de ’ouverture de la porte de la
maison. Au fond de la cour se trouve la piéce principale, bit bel
gbit wel mqaser, sur les autres cotés prennent place deux autres
chambres bit, au plan rectangulaire longeant les cotés de la cour,
une cuisine, matbkha ainsi qu'une pi¢ce pour les provisions bit el-
miina. Les maisons de familles plus aisées sont de proportions plus
importantes, pouvant méme compter plusieurs patios, compte tenu
de I’étendue de la demeure et de la vitalité du patio dans 1’apport
d’air et de lumiere, les matériaux de construction employés peuvent
aussi différer, de ’'usage de dallages en pierre calcaire, on passe
a des revétements en marbre. De méme pour les encadrements de
portes, I’usage de céramiques pariétales et de stucs ciselés pour
habiller les murs, les bois peints des plafonds. Tous ces agréments
dépendent de 1’aisance financiére des maitres des lieux.

2 - MARCAIS, Georges, Salle, Antisalle, Annales de I’Institut d’Etudes Orientales,
Alger, 1952, p. 287.



oooa

TE=—==TF: oo
c

2. MAISON DE  FOSTAT

92




Le chantier de la maison tunisoise

Le choix du site d’implantation de sa maison demeure en soi un
privilége que seuls les habitants jouissant d’une certaine aisance
financiere peuvent se permettre. Il peut s’agir de I’acquisition d’un
terrain ou jardin, ou d’une ancienne maison qui sera remaniée ou
démolie pour laisser place a la nouvelle construction.

Les maisons sont vendues aux enchéres, le vendredi, devant la
grande mosquée Zitouna.

Les plus fortunés privilégient les quartiers hauts, a 1’ouest, pour
des raisons de qualité de terrain (puisque le sol y est plutot rocheux
tandis qu’il est vaseux plus bas), de salubrité (ne pas oublier les
égouts a ciel ouvert se déversant, en aval, dans la lagune), de pureté
d’air, de proximité avec le centre du pouvoir de la Kasbah, ...

Un autre critére entre souvent en compte, et pas des moindres :
I’approvisionnement en eau.

En effet, il n’est pas rare qu une maison soit acquise pour la qualité
de sa ou ses citernes ou majel, ou de son puits, pour ensuite étre
transformée ou reconstruite tout en préservant les éléments liés a
I’approvisionnement en eau'.

Pour la construction d’une maison bourgeoise, le commanditaire
ou moiila el-dar fait appel a I'un des amin el-nagqdcha, chef
de la corporation des tailleurs de pierre, qui assurera la fonction
d’architecte et de maitre d’ceuvre. Il lui fait part de sa volonté et
des besoins, prenant exemple et inspiration sur des constructions
antérieures. Méme si le modele global de la maison est convenu et
connu de tous, certains détails ou principes différents peuvent étre
exigés par le maitre d’ouvrage.

Un plan, mithel, est dessiné sur papier lorsqu’il s’agit du projet
d’une grande demeure, tandis qu’un simple tracé au sol suffit
pour des maisons plus modestes. Une fois le plan validé, le maitre

1 - REVAULT, Jacques, L ’Habitation Tunisoise. Pierre, marbre et fer dans la
construction et le décor, Paris, Editions CNRS, 1978, p.-51.

93

d’ceuvre se charge de faire appel aux différents corps de métiers,
organisés en corporations, nécessaires au chantier en s’adressant
a leurs amins respectifs, qui devront dresser les devis concernant
leur partie du travail et commander les matériaux. Ainsi,
terrassiers, magons, ferronniers, menuisiers et peintres préparaient
leurs équipes et engageaient de la main d’ceuvre en fonction de
I’ampleur des travaux attendus®.

S’il n’y a pas de puits sur la parcelle, le premier intervenant est le
maitre puisatier, e/-bayar, homme d’un certain age, respecté de
tous et fort de son expérience, sait désigner le lieu le plus adéquat
ainsi que la profondeur du puits. Depuis la surface, il supervise
minutieusement ses ouvriers sous terre jusqu’a ce que la nappe
phréatique soit atteinte. Ainsi le puits répondra aux importants
besoins en eau du chantier, puis de la maison®.

L’acte inaugural de la construction de la maison est celui du tracé
du patio principal, de plan carré, sur la parcelle. Son emplacement
dépend de celui du puits et de la citerne (si citerne existante), qui
doivent y trouver place.

Quant a son orientation, elle prend en compte celle des futures
piéces qui ouvriront dessus et notamment la piéce principale, bit
ras el-dar, dont 1’orientation idéale est sud-est, ce que confirment
les études comparatives menées dans plusieurs grandes demeures
de la médina de Tunis®.

Une excavation de toute I’emprise de la maison est effectuée, sur
une profondeur d’environ 2m, au fond de laquelle les tranchées de
fondations des murs sont creusées.

2 - ibid. p. 48.

3 - ibid. p. 51.

4 - KAROUI, Hind, « Pratiques ambiantales au quotidien dans la grande demeure de
la médina de Tunis », in 4/-Sabil : Revue d’Histoire, d’Archéologie et d’Architecture
Maghrébines, n°3, Tunis, 2017, p. 5.



Des actes expiatoires, relevant de croyances et de traditions
locales, sont entrepris afin d’apporter bénédiction et protection sur
les futurs habitants.

On peut mentionner la récitation de versets coraniques lors
de la construction des fondations, le sacrifice d’un mouton a
I’emplacement de la future porte d’entrée (pratique toujours
actuelle), dispersion de sel et de petites amulettes en argent
comportant des versets coraniques dans le tout venant des murs
périphériques, ...

C’est lorsque cette excavation a lieu qu’est construite la citerne de
collecte des eaux pluviales, e/-majel. Une maison peut en compter
plusieurs en fonction de I’importance de I’ensemble domestique. 11
en va de méme pour les caves, el-damiis. Le sujet sera développé
plus loin.

Une fois les fondations posées, les magons, e/-banndyas, succédent
aux terrassiers et montent les murs et les vottes couvrant citernes
et caves, remblaient les interstices et entament la construction
des murs du rez-de-chaussée qui émergent de terre. Ce sont des
murs en pierre de soixante a quatre-vingt centimetres d’épaisseur
et constitués sur leurs deux faces extérieures de pierres taillées,
et remplis de pierres plus irrégulieres liées au mortier a base de
chaux et de sable que 1’on aura soigneusement préparé et gaché
plusieurs mois a I’avance afin que la maturation améliore sa
qualité'. Des briques sont mises en ceuvre pour la construction des
arcs, chainages des murs, vofites et encadrements de portes ainsi
que la construction des murs des étages. Le bois, de genévrier ou
de pin, est incrusté dans la magonnerie afin de récupérer les efforts
de traction. Il est aussi mis en ceuvre pour les ouvertures, afin de
supporter les linteaux.

Sont montés en méme temps que les murs du rez-de-chaussée, les

1 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIle siécles, Paris,
Editions CNRS, 1967, p. 55.

94

Plancher sur solives:
1) Solives, 2) Planches, 3) Mortier de chaux, baghli, 4) Gravier, 5) Mortier de chaux,
baghli, 6) Tout-venant, 7) Mortier de chaux, baghli, 8) Badigeon de chaux

différents péristyles ou bortals, autour du patio. Leur couverture
reposera sur des arcs dont les claveaux, en marbre, en pierre ou en
briques sont soutenus par des colonnes, swari, du méme matériau.
Marbre de Carrare, ou pierre calcaire locale, kedhal, seront mis
en ceuvre pour les encadrements des ouvertures, les marches des
escaliers et le revétement des sols.

Une fois les murs finis, la couverture des piéces est assurée tantot
par des voltes (en berceau ou d’arétes), tantdt par des planchers
horizontaux soutenus par des solives, souvent en bois de cedre
ou en méléze, et dont la composition est détaillée ci-dessous.
L’incorporation de jarres vides permettait d’alléger le plancher et
d’offrir une certaine inertie thermique. De plus, cela permettait
la captation de I’excés d’humidité dans la dalle, et éviter son
infiltration dans la piéce du dessous. L’étanchéité des toits en
terrasses est assurée par un badigeonnage annuel a la chaux,
comblant tous les interstices susceptibles d’infiltrer 1’eau?.

2 - REVAULT, Jacques, op. cit., p. 59.



Les murs sont revétus, dans les espaces les plus nobles, de plaques
de marbre ou de carreaux de faience provenant des ateliers de
Qallaline (au nord-est de la ville), puis d’Italie et d’Espagne a partir
du début du XIXe siecle. Des stucs finement ciselés, nagsh hadida,
viennent habiller les parties supérieures. Les murs des communs
sont quant a eux simplement badigeonnés a la chaux.

Au fil de I’évolution du chantier, se succedent les différents corps
de métiers. Ainsi, ferronniers, menuisiers, peintres, font preuve
de créativité et de savoir-faire afin de répondre aux demandes du
commanditaire...

La maison finie, mobilier et tentures sont installés. Un groupe de
cheikhs est invité a venir psalmodier des versets du Coran et réciter
des bénédictions avant I’installation des habitants.

Par la suite, au gré de 1’évolution de la famille et des modes
architecturales, la maison fera [’objet de remaniements,
d’agrandissements, parfois méme de fusion avec une maison
contigué.

L'architecture domestique de la médina de Tunis se décompose
en quatre catégories distinctes a savoir la maison commune,
la maison bourgeoise, la grande demeure et le palais qui seront

respectivement traités dans les pages suivantes.

Vue d'un angle patio de Dar Hammotida Pacha. A droite, la niche de puisage de I'eau depuis
la citerne sous le patio, sous le portique, l'escalier menant au premier étage.




La maison commune : Dar Belhaouane

4, rue Sidi El-Benna
Médina de Tunis, Tunisie
Emprise au sol :185 m?

Dar Belhaouane, aussi appelée Dar Ternane, est un exemple de la
maison que pouvait occuper la famille d’un artisan de la ville de
Tunis. La maison commune par excellence. Aprés avoir franchi
une porte simple en bois encadrée de pierre, deux vestibules,
sqifas, en chicane, conduisent vers la cour de la maison. Une petite
piéce attenante au premier vestibule fait office d’espace d’accueil,
tandis que le deuxiéme vestibule donne acces, a gauche, a I’escalier
vers les terrasses, et a droite, au patio, wist el-dar'. Ce dernier, de
forme trapézoidale irréguliere, est dallé de pierre calcaire kedhal,
aussi utilisée pour I’encadrement des portes et fenétres. Des niches
a fond plat sont aménagées dans les murs, avec en leur bas des
banquettes ainsi que la trappe d’acces pour la citerne d’eau située
sous le patio.

Trois chambres de plan rectangulaire donnent sur le patio, ainsi
qu’une piece a provisions de plan trapézoidal et la cuisine qui lui
fait face. Parmi ces trois chambres, deux d’entre elles comportent
une niche médiane correspondant a une arcature évoquant le gbii.
L’ensemble des piéces est, tout comme la cour, blanchi a la chaux,
sans autre forme d’ornement.

La cuisine, au sud-est, comprend en son sein les latrines se déversant
dans une fosse ainsi que le puits et diverses niches faisant office
de placards de rangement des ustensiles et provisions. Un plan
de travail en magonnerie, dukkana, vient accueillir les braséros
d’argile, kaniins, servant a la cuisson des plats.

Aussi modeste soit la demeure, le patio peut étre un lieu
d’agrément, celui de Dar El-Ternane étant planté d’un oranger

1 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIle siécles, Editions
CNRS, Paris, 1967, p. 300.

96

Ll ls

et d’un cognassier. Il joue néanmoins son rdle essentiel de cceur
de I’espace domestique, qui pour de plus grandes maisons peut
se multiplier afin de répondre aux besoins essentiels d’air et de
lumiére. Mono nucléaire ou polynucléaire, le patio organise et
régit le plan de 1’espace bati.

Plan du rez-de-chaussée

Légendes:

1. Vestibule, driba ou sqifa

2. Patio

3. Chambre, bit

4. Chambre de provisions, bit el-miina
5. Cuisine, matbkha

6. Cabinet d'accuelil, bit el-sqifa

@)

Echelle: 1/200

0 2 4 6 8 10
| I




Faute d'accés a Dar Belhaouane, nous exposons les photos d'une maison de méme catégorie, Vue du patio de la maison. A droite, I'accés depuis le vestibule,sqifa, 4 gauche, niche d'accés
située dans le quartier de Bab Souiqa. Son entrée se trouve au fond d'une impasse. a la citerne.

97



La maison bourgeoise : Dar Hababou

5, rue Djemaa Ghorbel
Médina de Tunis, Tunisie
Emprise au sol : 358 m?

Située dans I’hyper-centre de la médina de Tunis, non loin de
la mosquée Zitouna, Dar Hababou, construite au XVII® siccle,
est acquise en 1714 par Hamouda Hababou et restera dans sa
descendance sur neuf générations'. On acceéde a la maison par
une porte en arc outrepassé encadrée de pierre calcaire sculptée.
L’entrée se fait a travers un premier vestibule, driba, suivi de
deux autres vestibules successifs, sgifas, en chicane, qui donnent
débouchent sur le patio. A droite dans la driba prend place une
piéce faisant office de bureau ou de salon de veillées, bit el-sahra
et a gauche se trouve ’entrepot de la maison, makhzen dévolu
au stockage des provisions et éventuellement d’écurie pour les
montures.

Le patio est entouré de quatre chambres de plan rectangulaire,
d’une chambre en T avec son défoncement médian et ses deux
magsiras se trouvant a droite de son entrée. Une cuisine prend
jour sur le patio sur le méme mur que I’entrée et peut aussi accéder
directement au makhzen ou sont stockées les denrées alimentaires.
Un portique, bortal, a trois arcs soutenus par des colonnes en pierre
calcaire kedhal est aménagg¢ au fond du patio et surmonté a 1’étage
par une galerie a couverture plate soutenue par deux colonnes de
la méme pierre. Une balustrade en fer forgé relie les colonnes entre
elles et fait office de garde-corps.

Les murs du patio et des piéces étaient initialement lambrissés de
carreaux dont la dégradation avancée de la maison a eu raison, tout
comme certains plafonds en bois peint.

1 - Communication orale des propriétaires actuels.

98

L’accés a I’étage se fait depuis un escalier dans le deuxiéme
vestibule qui débouche sur un palier donnant acces, a gauche, a
un appartement des invités, ali el-dhiaf, dont la courette distribue
deux pieces (avec fenétres sur rue), et a droite a deux chambres
dont 1'une débouche sur la galerie supérieure sur laquelle prend
jour une autre chambre.

Cette maison integre le principe de séparation de I’étranger et
du domestique puisqu’aucun contact n’est possible, les flux se
séparant dans le vestibule, avant toute potentielle interaction.



Plan du rez-de-chaussée

Légendes:

1. Patio principal, a) portique, bortal
2. Vestibule, driba ou sqifa

3. Salon de veillée, bit el-sahra

4. Entrepdts, makhzen

5. Cuisine, matbkha

99

6. Chambre, bit

7. Chambre en T, bit bel a) qbii wel b) mqdsser
8. Locaux annexes

9. Escaliers vers l'étage, drij el-alt

Echelle: 1/200

6 8 10 m

|




Plan de I'étage

Légendes:

1. Vide patio principal, a) galerie, bortal

2. Patio de l'aile des invités, wist dar el-dhiaf
3. Chambre, bit

4. Chambrette, magsiira

5. Cuisine, matbkha

100

Echelle: 1/200

6 8 10 m

| I




Facade et coupe

Elévation de la fagade principale

101

Coupe longitudinale

Echelle: 1/200




Vue du portique du patio de Dar Hababou, bortal soutenant une galerie a 1'étage.

102




(% U@VAM
(O
FN G

T

IR
= oiE ook

SIS T

Chambre en T du rez-de-chaussée de Dar Hababou dont les

plafonds sont partiellement effondrés.

Chambre ouvrant sur la galerie (dont le sol est effondré) de 1'étage a Dar Hababou

103



La grande demeure : Dar El Haddad

9, impasse El-Tobjia
Médina de Tunis, Tunisie
Emprise au sol : 1075 m?

Dar El Haddad fait partie des plus anciennes grandes demeures
de la ville et dont la fondation remonterait a la fin du XVI° siecle.
Située dans la partie haute, a proximité de Bab el-Menara, cette
maison prend place dans I’ancien quartier princier des Banii
Khorassane.

L’accés a Dar El-Haddad se fait au moyen d’une impasse, zanget
el-Tobjia (impasse des cannoniers), jadis fermée par des portes.
De part et d’autre de 1’entrée principale de la maison se trouvent
les acceés aux dépendances ainsi que, fait assez rare, aux deux
mausolées de la maison. En effet, le site occupé fut jadis un
cimetiere, celui de la sels/a, qui longeait les remparts de la ville
de Bab el-Djedid a Bab el-Benat'. Le premier mausolée, est celui
de deux savants religieux du XIII® siécle, le suivant, accessible
apres avoir franchi les magasins a provisions de la demeure, les
makhzens, est celui des fondateurs de la maison, la famille El-
Haddad, d’origine andalouse. Ces caveaux familiaux étaient
construits attenants aux demeures et réservés a une certaine €lite
sociale. On parlera de tourba.

Apres trois vestibules disposés en chicane, on aboutit a la cour
principale de la demeure, wust el-dar, entourée de portiques sur
trois cOtés et dont le quatriéme est habillé de niches a fond plat,
garnies de banquettes, reprenant la forme des arcs des portiques.
Les colonnes en kedhal a chapiteaux hafsides sont surhaussées
d’impostes offrant davantage de légereté et d’élancement aux arcs
reposant dessus.

1 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIle siécles, Editions
CNRS, Paris, 1967, p. 171.

104

dLadl le

A I'étage, une galerie courant sur les quatre cotés est couverte d'une
toiture plate montée sur solives et supportée par des colonnes en
kedhal. Une balustrade en bois tourné relie les colonnes entre elles
et sert de garde-corps.

Contrairement a la typologie habituelle des grandes demeures,
I’espace de service n’est pas séparé de 1’habitation des maitres,
mais se répartit de part et d’autre de la salle d’apparat qui fait face
a I’entrée. D’un coté se trouvait une salle vottée servant de salle a
provisions, et de ’autre, une salle contenant le puits donnait accés
a la dwiria, une courette sur laquelle s’ouvraient la cuisine, les
latrines, ainsi qu’un hammam chauffé au moyen d’une chaudiere
en cuivre, nhdasa, dont le foyer était alimenté¢ de I’autre coté du
mur, depuis la courette de la dwiria.

La plus grande salle du palais se trouve a 1’ouest de 1’étage. Elle
présente un plan unique en son genre et comprend une salle a
défoncement central flanquée de quatre chambrettes latérales. La
chambrette nord abrite la seule cheminée d’influence ottomane
connue dans lamédina de Tunis. S’ouvrant sur un arc a lambrequins,
elle est coiffée d’une hotte conique.

Les plafonds en bois sculpté et peint, ainsi que les stucs finement
ciselés, sont d’inspiration ottomane.

Le palais fut acquis par 1’état en 1966, apreés une longue période
d’abandon, et restauré par les services de I’Institut National du
Patrimoine, rendant a ce joyau architectural son lustre d’antan®.

2 - BINOUS, Jamila, in Musée sans frontieres, Ifrigiya : Treize Siecles d’Art et
d’Architecture En Tunisie, Edisud, Aix-en-Provence, Déméter, Tunis, 2000, p. 80.



Plan du rez-de-chaussée

i
i
:i:::ﬂ::::ﬂ:::

N
N
N

1IN B /N
X

Ny

Légendes:

1. Vestibule, driba ou sqifa

2. Patio principal, wiist el-dar, a)
portique, bortal

3. Chambre en T, bit bel a) gbii
wel b) mqasser

4. Entrepots, makhzen

5. Mausolée, tourba

6. Hammam

7. Chambre, bit

8. Patio des communs, wiist el-
dwirya

9. Cuisine, matbkha

10. Ecuries

11. Locaux annexes

12. Ruelle privée

Echelle: 1/200

2 4 6 8 10 m

105



Plan de I'étage et coupe sur le patio

Légendes:

1. Vide sur patio

2. Galerie périphérique, bortal

3. Chambre en T, bit bel a) gbii wel b) mgdasser
4. Couloir, mjaz

5. Patio de I'étage des invités, wiist ali el-dhiaf

106

6. Salon, bit diwant
7. Chambre, bit
8. Locaux annexes

Echelle: 1/200

0 2 4 6 8 10 m
\ | | I




e
&4

Mausolée de Sidi Cherif, intégré a la maison lors de sa construction

Vue du patio de Dar El-Haddad, fagade est a trois niches a fond plat garnies de banquettes
en macgonnerie et ornée de stucs ciselés dans la partie haute.

107



Le palais : Dar Lasram

24, rue du Tribunal
Médina de Tunis, Tunisie
Emprise au sol : 1795 m?

Le palais Dar Lasram fut construit au début du XIX¢ siécle par
Hammouda Lasram, issu d’une riche famille de dignitaires de la
cour du Bey de Tunis et grands propriétaires terriens. Il fut occupé
par la famille jusqu’a sa vente a la commune de Tunis en 1964, qui
en fera quatre ans plus tard le siege de I’ Association de Sauvegarde
de la Médina (ASM) qui le restaure et le réaménage.

Le palais s’organise en trois niveaux. Un rez-de-chaussée qui
abrite les magasins, écuries et entrepdts, le makhzen, ainsi que
les citernes et puits de la maison, qui semble-t-il soient antérieurs
a sa construction. Il fait office de soubassement a la demeure et
soutient le rez-supérieur qui comprend 1’habitation principale de
la famille ainsi que ses dépendances, et un étage dévolu a I’accueil
des invités, indépendant de la maison principale.

On accede a la maison principale par une grande porte en arc
outrepassé, précédée d’un emmarchement latéral a la fois perron
et marchepied pour les cavaliers'. Le premier vestibule, la driba,
permettait 1’accueil des étrangers par le maitre de maison. Un
salon a droite de I’entrée faisait office de salon de veillée pour les
hommes de la famille et leurs amis, d’ou son nom, bit el-sahra
(salle de soirée). Se trouve a gauche de I’entrée un escalier menant
directement a 1’étage des invités étrangers a la famille, ali el-dhiaf,
indépendant du reste de la maison et organisé autour de sa propre
cour. Ainsi, les flux étaient séparées dans ce premier espace-filtre
qu’est la driba. Le vestibule suivant, donne acceés aux communs, el-
dwiria, et précede un troisieéme et dernier vestibule doté d’escaliers
donnant acces a la cour depuis I’'une de ses galeries.

1 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIlle et XIXe siécles, Editions
CNRS, Paris, 1971, p. 354.

108

P W) }NJIL

La dwiria est une maison de service abritant les cuisines et une
partie des logements des domestiques autour d’une cour dont la
simplicité (usage de pierre calcaire kedhal pour 1’encadrement
des portes et les colonnes) contraste avec le faste du patio des
maitres. Depuis cette cour, on accéde a la maison principale afin
de servir, et aux entrepots d’en-dessous afin de s’approvisionner.
Ce soubassement couvert d’arcs en pierre et en brique soutenus par
de massifs piliers en pierre témoigne d’un savoir-faire constructif
millénaire. Il abrite de nos jours un centre culturel et ses baies ont
été ouvertes sur les deux jardins de la maison qui y sont attenants
afin d’y apporter lumiére et air frais.

Au-dessus du makhzen prend place la maison des maitres, dont les
appartements s’organisent autour d’un patio exécuté avec un grand
raffinement, lambrissé de faiences et de stucs ciselés sur les parties
hautes. Deux portiques opposés, supportés par des colonnes en
marbre blanc de Carrare tout comme le sol et les encadrements
des ouvertures, viennent compléter I’ensemble. La salle d’apparat,
au fond du patio, se caractérise par un plan cruciforme avec des
chambrettes, magsiras latérales. Quant aux deux chambres
latérales du patio, elles suivent le plan classique en T, bit bel gbit
wel-mgasser. Les murs de ces piéces sont revétus de carreaux de
céramique et de stucs ciselés sur les parties hautes et couvertes de
plafonds en bois finement peints a I’italienne?.

La salle a manger, a droite de I’entrée du patio, est quant a elle
d’un plan assez inédit, rectangulaire et dotée d’un portique soutenu
par de fines colonnettes en marbre noir. Elle s’inspire de la salle de
musique du palais beylical du Bardo, référence architecturale pour
les dignitaires de la cour. Sur le méme mur que la porte de cette
picce se situe la niche de puisage de I’eau depuis la citerne située
en-dessous du grand patio de Dar Lasram.

2 - BINOUS, Jamila, in Musée sans frontieres, Ifrigiya : Treize Siecles d’Art et
d’Architecture En Tunisie, Edisud, Aix-en-Provence, Déméter, Tunis, 2000, p. 90.



La salle d'apparat, au fond du patio, bit ras eddar, se caractérise par un plan cruciforme avec des chambrettes,
magsiras latérales. Les parties inférieures des murs sont revétus de carreaux de faience au motif dit "patte de
lion" tandis que les parties supérieures sont revétues de stucs finement ciselés. Le plafond est en bois peint
d'inspiration italienne. Au fond du défoncement médian, deux fenétres s'ouvrent sur une cour-jardin en contrebas.

Détail de la tribune de la salle de musique du palais beylical du
Bardo, abritant aujourd'hui le Musée du Bardo.

109

La salle a manger, de plan rectangulaire, et précédée d'un portique
inspiré de celui de palais beylical du Bardo, référence architecturale
pour tous les dignitaires de la cour. Le plafond de cette pic¢ce s'inscrit
dans la tradition maghrébine de 'arabesque et autres géométries.




Plan du rez-de-chaussée

Légendes:

1. Jardins, jnina - a) citerne, b) noria

2. Entrepots, makhzen

3. Ecuries, zriba

4. Vestibule, driba ou sqifa, a) escalier vers
étage des invités, alt el-dhiaf.

5. Salon de veillée, bit el-sahra

110

N

Echelle: 1/500

6. Cuisine, matbkha
7. Chambre, bit
8. Patio des communs, wiist el-dwirya

9. Patio des domestiques, wiist dar el-khdam
0 5 10 m

———



Plan du rez-supérieur

Légendes:

1. Jardins, jnina - a) citerne, b) noria

2. Patio principal, wiist el-dar, a) portique, bortal
3. Chambre en T, bit bel a) gbii wel b) mgasser
4. Salle d'apparat, bit ras eddar, avec 3 gbiis

et 3 mqasser

5. Vestibule, driba ou sqifa

111

6. Salle a manger, bit diwant

7. Chambre, bit

8. Patio des communs, wiist el-dwirya

9. Patio des domestiques, wiist dar el-khdam
10. Locaux annexes

N,

Echelle: 1/500

0 5 10 m

——



Plan de I'étage

Légendes: @

1. Patio de 1'¢tage des invités, wist ali el-dhiaf 6. Acces a la maison principale

2. Vestibule, sgifa 7. Locaux annexes

3. Chambre, bit Echelle: 1/500

4. Salon

5. Hall 0 5 10m

e

112



Coupe longitudinale

Echelle: 1/500

Les anciens entrepéts et écuries du palais, Le premier vestibule d'entrée au palais Le patio des communs, dwiria, ou 'emploi
makhzen, sont été¢ transformés en 1974 en Lasram, la driba, défendu par une solide de pierre calcaire, kedhal pour les colonnes et
centre culturel et ouverts sur les cours-jardins porte en bois massif. Le plafond en voites encadrements des ouvertures contraste par sa
du palais. croisées et parties supérieures des murs sobriété avec le faste du patio des maitres.

sont décorées de stucs ciselés.

113






V - Le patio, au cceur de la medina

115



La cour, lien de la communauté

La cour étant le premier élément tracé lors de la construction de la
maison, toutes les autres pieces s’organisent autour d’elle’. Il s’agit
de la cellule initiale de I’habitation, qu’il s’agisse d une habitation
commune, d’une maison bourgeoise, d’une grande demeure ou
d’un palais®. Pouvant étre assimilée a la « cellule souche » générant
la maison, la cour fait partie des composantes élémentaires et
immuables du dar tunisois, toutes catégories confondues’. Ce
n’est que par un dispositif d’adjonction et de croissance organique,
nécessitant d’ailleurs parfois 1’ajout d’une ou plusieurs cours
secondaires si 1’étendue de la maison le nécessite, que 1’on passe
d’un type de maison a ’autre.

Le patio principal, de plan carré, et parfois trapézoidal dans les
maisons plus modestes, est générateur de I’ensemble domestique.
Les pieces qui prennent jour autour du grand patio central sont
les plus importantes de la maison, et leur plan est le plus régulier,
il s’agit 1a de I’espace d’apparat pour les grandes demeures et
palais. Néanmoins, plus les pieces s’¢loignent de la cour centrale
et moins leurs plans sont réguliers puisqu’elles viennent absorber
progressivement les irrégularités de la parcelle.

Apparait ainsi a la lecture des plans des maisons analysées
précédemment, une hiérarchie des piéces en fonction de la
proximité a la cour centrale.

Les plans des espaces servants, comme les communs et les petits
cabinets, viennent s’adapter afin d’accorder toute la régularité de
tracé aux espaces servis comme bit ras-el-dar.

D’autres cours, secondaires viennent articuler les communs et

1 - BINOUS, Jamila, Maisons de la Médina Tunis, Dar Ashraf Editions, Tunis, 2001, p. 26.
2 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIle siecles, Editions
CNRS, Paris, 1967, p. 52.

3 - PRIVITERA, Francesca, et METALSI, Mohamed, Le signe de la Médina: la
morphologie urbaine selon Roberto Berardi. Eem, études euro-méditerranéennes. Dip.
di Architettura, Firenze, 2016, p. 188.

annexes des grandes demeures et palais en garantissant un apport
nécessaire en air neuf et en lumicre naturelle.

Ainsi, nous sommes exposés a un ¢élément (le patio) qui établit
une communauté de principes typologiques dans 1’organisation de
I’espace domestique.

Il est a rappeler que le tissu urbain de la médina de Tunis (surtout la
médina centrale) est trés hétéroclite et il n’est pas rare de trouver en
mitoyenneté un palais et une habitation commune, ou une maison
bourgeoise et une grande demeure. Symboliquement, ainsi, le
patio fait partie d’un ensemble d’éléments de vie inconsciemment
partagés et communs entre les différents habitants de la ville,
rassemblés autour d’'un méme imaginaire collectif participant
aussi a leur identité citadine commune, facteur essentiel d’entente
sociale dans un environnement aussi hétéroclite. Le type de maison
a cour était généralisé dans tout le pays, en campagne comme en
ville.

Souvent, en milieu semi-rural, lors de I’acquisition d’une parcelle
par un jeune couple, une fois la cour tracée, seule une premiere
piéce est construite au fond de celle-ci, faisant office de chambre
parentale, flanquée d’une cuisine et de latrines. Au fur et a mesure
de la croissance de la maisonnée, de nouvelles chambres sont
construites, venant enclore progressivement la cour. C’est ’aile
de la facade qui était la derniére a étre batie, avec tout de méme un
vestibule, faisant office de salle de séjour. Dans les milieux ruraux,
méme dans les villages, la rigueur concernant I’intimité était
bien plus souple qu’en ville. Ainsi, on se préoccupait moins de
la cloture de I’espace domestique®. C’est d’ailleurs ce principe de
construction progressive qui inspirera les architectes des services
de la Reconstruction dont il sera question plus loin (cf p. 131).

4 - Propos recueillis aupres de témoins de ces pratiques dans le Sahel tunisien, dans la

région de Monastir et Ksar Hellal.



117

1. Dar Belhaouane

2. Dar Hababou @

3. Dar El Haddad Echelle: 1/500

4. Dar Lasram 0 5 10m




La dialectique extérieur - intérieur

Dans une trame urbaine aussi serrée, et ou régne une promiscuité
domestique assez importante, les bons rapports de voisinage sont
un élément clé dans le correct déroulement de la vie citadine.

Ils sont régis par la notion de haram puisée, dans le Coran, chez
les différents exégetes, ainsi que dans une longue jurisprudence
islamique’.

C’est de ce principe que découle I’organisation domestique du dar
tunisois ou chaque maison jouit de son propre extérieur, clos et a
I’abri des regards étrangers, couvert d’un carré de ciel propre a
soi?, rattachant symboliquement la maison au cosmos®. N'est-il pas
commun que les tunisiens disent "je sors voir le visage de Dieu"
pour parler de l'extérieur.

De par I’existence méme du patio, la fonction de fagade sur rue
devient caduque et est reléguée au rang de la conséquence du bati.
Elle est d’ailleurs généralement aveugle, ou seulement percée
de petites ouvertures hautes, ainsi que de la porte d’entrée. Pour
continuer le raisonnement sur la considération de la facade dans
I’architecture domestique de la médina, nous pouvons nous
intéresser au cas des maisons en cceur d’ilot (médina centrale) qui
n’ont pour seule interface avec la rue leur porte d’entrée donnant
sur une impasse, espace privé, parfois séparé¢ de la rue par une
porte, et ou seuls sont admis les résidents.

C’est finalement la tradition qui régit, par accords tacites et
références religieuses au principe fondamental d’intimité,

1 - ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Editions CNRS,
Paris, 1989, p. 42.

2 - REVAULT, Jacques, L Habitation Tunisoise. Pierre, marbre et fer dans la construction
et le décor, Editions CNRS, Paris, 1978, p. 177.

3 - BINOUS, Jamila, op. cit. p. 29.

118

I’urbanisme traditionnel ainsi que les différentes implications
architecturales qui en découlent*.

Dans la médina, une multitude de petites places privées, propres
a chaque maison et non partagées, s’oppose aux vastes places
publiques qui caractérisent les villes occidentales’.

La rue, finalement se retrouve reléguée au rang d’espace résiduel
minimal, uniquement destiné a la circulation et a desservir les
divers quartiers et leurs ilots domestiques. Le réseau viaire de
la médina centrale semble étre optimisé a son maximum afin de
répondre au plus grand besoin de densité urbaine ; desservir le plus
avec le moins possible.

De ce fait, I'on peut conjecturer que le patio, de par son emploi,
est un élément clé dans la génération du tissu urbain de la médina
comme on peut le voir sur les cartes et ce, pour toutes les raisons
mentionnées plus haut.

4 - ABDELKAFI, Jellal, op. cit., p. 43.

5 - VALENSI, Lucette, « La médina de Tunis : une tentative d’analyse des formes
actuelles », in Annales. Economies, sociétés, civilisations, 25¢ année, n. 4, Paris, 1970,
p. 914.



Plan de Tunis - repérage des patios

5
%

95
B8

Sew
5

e
&2
&

8

°-‘a“" S

=
T ay o

T o
Gl
Sigiete.

!
AR SRS
s

A =
Praseok:
B SS
27 0{/;5‘2@/_.{‘6(}‘. ook
O
A

SN2
S ,AK % A
2 Jﬁ%%xgﬁ?@%ﬂn&ﬂp
e

<5
oY
S

i '}_ 2\
He

Echelle: 1/5000

0 50 100 200 m
| — —

119



L' « enclos exclu »

Dans une démarche structuraliste consistant a décomposer
les éléments de la médina en signes et en travaillant sur une
combinatoire rationalisant 1’émergence du type architectural
tunisois, Roberto Berardi démontre, a travers leregard dun étranger
pénétrant dans la médina de Tunis, qu’il a beau en parcourir les
rues, il fera face a des facades aveugles et des portes closes.
Méme les souks qui semblent donner une vision sur I’activité de
la ville ne sont, finalement, que des structures linéaires générant
des enclos ou prennent place mosquées, medersas ou fondouks
d’artisans, dont seule la porte est apparente dans le souk, entre
deux échoppes. C’est ce que Berardi appelle la théorie de
« I’enclos exclu ». Comme pour I’architecture domestique, il est
encore question de I’absence de facade, et donc de transparence de
la communication des monuments de la ville.

Franchir I’enceinte de la ville ne signifie pas y entrer. L’entrée se
fait si et seulement si 1’on est autorisé a pénétrer 1’enceinte espace
domestique et plus particulierement sa partie la plus sacrée, son
ceeur, le patio. De plus, lorsqu’arrive par exemple en ville un grand
commergant venu d’Orient (musulman) ou un cheikh d’Al-Azhar,
les notables se pressent pour 1’accueillir et accomplir leur devoir
d’hospitalité en le logeant chez eux et non dans un fondouk. Afin
de ne pas impacter la vie domestique et mettre en péril son intimité,
I’invité est logé dans I’appartement dédié, ali el-dhidf, auquel
I’on accéde par la sqifa ou la driba’, mais aussi, s’il est destiné
a l’accueil d’'un membre de la famille, par I’étage de la maison
par le moyen d’une porte faisant office de moyen d’inclusion
ou d’exclusion de I’espace domestique. Cet étage des hdtes, aux
proportions assez réduites, s’organise aussi autour d’une cour
comme explicité précédemment.

1 - BINOUS, Jamila, Maisons de la Médina Tunis, Dar Ashraf Editions, Tunis, 2001, p.
29.

120

Onpeutdonc étre admis a loger dans une maison (dans 'appartement
des invités) sans réellement y pénétrer, demeurant ainsi et malgré
tout, un « étranger exclu » du cceur de la ville, la maison, et plus
précisément son patio.

« La cour protége les pieces, mais celles-ci créent autour d’elle
une barriere de protection. La cour donne [’accés aux pieces, mais
celles-ci la ferment. [...] Placée au coeur méme de la maison, a
lintérieur le plus profond et caché du schéma de la ville, la cour
révéle sa contradiction naturelle. »*

Chaque piece au plan en T, prenant jour sur le patio central, peut
étre considérée comme un appartement indépendant® avec les lits
parentaux sur les deux extrémités de la piece, les couchages des
enfants prenant place dans les magsiiras, et le gbii, défoncement
médian, servant de lieu de séjour. Seuls finalement, communs et
servitudes, sont communs a toute la maisonnée et y sont a son
service.

Ainsi, le patio vient unir I’ensemble du logis mais aussi le
controler puisque tout acceés aux piéces passe impérativement par
lui (sauf exceptions rares dans les palais). Il est sans oublier que
la désignation de la cour domestique en tunisien est wust el-dar,
souvent altérée en soddar, et qui veut littéralement dire centre de
la maison.

Les petites familles, a savoir parents et enfants non mariés, ont pour
maison propre cet appartement, qui avec ses semblables organisés

2 - PRIVITERA, Francesca, et METALSI, Mohamed. Le signe de la Médina: la
morphologie urbaine selon Roberto Berardi. Eem, études euro-méditerranéennes. Dip.
di Architettura, Firenze, 2016, p. 184.

3 - BLILI-TEMIME, Leila, Histoire de familles - Mariages, répudiations et vie
quotidienne a Tunis, 1875-1930, Tunis, Script, 1999, p. 148.



autour du patio, représentent la réunion de la famille élargie qui
prend place dans la cour, que cela soit pour les activités quotidiennes
des femmes, les jeux des enfants, ou les rassemblements familiaux.
L’intimité absolue des habitants du logis, quant a eux, se situe en fin
du parcours domestique, dans I’appartement — biz. L'« exclusion »
en petites familles ou rassemblement en grande famille sont gérés
au moyen de la porte de communication entre chaque appartement
et la cour. « C’est ainsi que la maison semble se poser comme
[’élément qui permet de passer de l'individu au groupement social
élémentaire » ', a savoir ici, la famille.

La cour du dar revét donc une fonction ambivalente, a la fois
de réunion, et d’exclusion. Il n’en demeure pas moins qu’il
s’agirait finalement, du cceur méme de la ville (cceur de I’espace
domestique), que cela soit du niveau de protection lui étant accordé
typologiquement, que des innombrables « filtres » a franchir afin
d’y accéder, mais aussi a ’importance, architecturale et symbolique
qu’il peut revétir.

Lorsqu’a la seconde moitié¢ du XX° si¢cle les familles bourgeoises
ou d’ascendance aristocratique quittent la ville ancienne pour
s’installer dans les nouveaux quartiers pavillonnaires en banlieue,
leurs demeures sont tantoét abandonnées (et donc squattées), tantot
louées a la chambre a des familles de condition modeste. En effet,
la Tunisie a connu un important exode rural a partir de la fin de la
seconde guerre mondiale. On parlera de oukdalas pour ces maisons
transformées?. Ainsi, un nouveau mode d’habiter voit le jour, avec
différentes familles, sans aucun lien de parenté, partageant cour

1 - PRIVITERA, Francesca, et METALSI, Mohamed, op. cit. , p. 185.

2 - DERBEL, Khadija, « L’oukalisation de 1I’école primaire de la rue du Tribunal : une
question d’appropriation de I’espace », in 4/-Sabil : Revue d)Histoire, d>Archéologie et
d>Architecture Maghrébines n°3, 2017, p. 2.

et communs d’une méme demeure. La cour demeure le lieu de
rassemblement et de pratique des taches quotidiennes de la vie
domestique, et donne lieu a une certaine entraide entre voisins.
Certains appartements se sont vus étre surélevés de maniére assez
anarchique, en auto-construction afin de répondre a un plus grand
besoin d’espace pour la famille. Ajouter a cela les dépouillements
des ornements en marbre et en faience des riches demeures par
les locataires afin de les revendre au marché noir ainsi que le
manque d’entretien par modestie de moyens, les maisons tombent
progressivement en ruines et menacent leurs occupants.

Patio de dar Ennaifer. Le rez-de-chaussée date de la premiére moitié du XIX¢ siecle, 1'étage
date du début du XX° siécle.



Chapiteau en marbre blanc de style hafside,
Dar Othman, XVI¢ siécle

Chapiteau en marbre blanc de style hispano-
maghrébin, Dar Othman, X VI siecle

Chapiteau en marbre blanc de style ottoman,
Dar Daoulatli, XVII® si¢cle

Portique du patio de Dar Hammotda Pacha,
XVII siecle

122




Les sous-sols de 1a maison
La citerne

Le patio principal de lamaison abrite dans son sous-sol, comme nous
I’avons évoqué plus haut, la citerne de collecte des eaux pluviales,
el-majel. Dans le cas de certains palais, plusieurs citernes prennent
place sous les différentes cours. Cela constitue une réserve d’eau
précieuse dans un pays ou la pluviométrie est modeste. La plupart
des maisons possédent aussi un puits afin de compléter les besoins
en eau relatifs a la vie domestique, mais la nappe phréatique étant
globalement a tendance saumatre vu la proximité de la lagune, le
mdjel vient jouer un role clé dans I’approvisionnement en eau. Une
grande importance est accordée a ces deux réserves stratégiques
vitales, a tel point qu’il n’est pas rare que certaines maisons soient
acquises pour la qualité de leurs citernes et puits, pour ensuite étre
reconstruites avec en profitant de cette infrastructure existante'.

Les citernes, de trois a quatre métres de profondeur, sont couvertes
de vofites en berceau reposant sur de massifs piliers en pierre. Le
module couvert en berceau permet, une fois dupliqué latéralement
I’¢largissement de I’étendue de la citerne et ainsi, I’agrandissement
de sa capacité de rétention. L’étanchéité est quant a elle assurée
par le revétement intérieur du contenant avec un mortier de chaux
mélé a la cendre, ainsi qu’un badigeon de chaux. Une ou plusieurs
trappes sont aménagées dans les vottes afin de pouvoir assurer la
visite de maintenance depuis le sol du patio en relevant un tampon
fait dans le méme matériau que le revétement du sol de la cour?. Le
puisage de I’eau a lieu au moyen d’une margelle au centre du patio
ou, plus souvent, d’une trappe aménagée dans une niche sur une
des facades de la cour principale ou des communs.

1 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIle siecles, Editions
CNRS, Paris, 1967, p. 75.

2 - REVAULT, Jacques, L ’Habitation Tunisoise. Pierre, marbre et fer dans la
construction et le décor, Editions CNRS, Paris, 1978, p- 53.

123

L’entretien des citernes a lieu une fois par an, a la fin de 1’ét¢ et
avant la saison des pluies, avec la visite d’un spécialiste qui les
inspecte minutieusement, s’assure de 1’absence de fissures, et
badigeonne I’ensemble de chaux afin de colmater les plus fines
bréches et assurer a 1’eau une bonne qualité®. L’eau ainsi stockée
au sous-sol avait une température constante durant toute 1’année
et grace a son inertie thermique, la citerne participe a stabiliser la
température du patio, créant ainsi un climat plus doux I’hiver et plus
frais 1’été. Régulateur thermique lorsque savamment employée et
¢lément essentiel a la vie domestique, I’eau récupérée tient ici un
double rdle, mettant en avant la grande valeur de cette denrée.

L’acheminement des eaux pluviales depuis les terrasses se fait
au moyen de descentes en terre cuite, mizab, installées dans un
coin du patio et raccordées a la citerne en-dessous. Les terrasses
bénéficient aussi d’une attention particuliere et d’un suivi
minutieux afin de garantir leur étanchéité. Une fois I’an, a la fin
de I’été aussi, elles sont toutes badigeonnées de chaux afin de
colmater les moindres interstices susceptibles de compromettre
I’étanchéité de la couverture.

Coupe de principe du dar, la citerne sous le
patio, et les caves sous les piéces a vivre.

3 - La chaux est réputée pour ses qualités purificatrices de I’eau.



Le patio de Dar El-Hedri, entouré d'une galerie sur trois
cotés et d'une fagade composée de niches a fond plat sur le
quatriéme coté.




i

Le puits de Dar El-Haddad est aménagé dans une niche faisant office de gaine et La margelle de puisage de l'eau de Dar El-Hedri est issue de la récupération d'une
permettant le puisage de 1'eau depuis le premier étage. base de colonne antique. Les sillons dans le marbre témoignent du passage intensif
de la corde de puisage durant des si¢cle

125



La cave

En parallele de la citerne était construite en sous-sol la cave,
appelée dehliz lorsqu’elle était de petites dimensions ou damiis
si d’étendue plus importante, et servait de lieu de stockage des
provisions annuelles, el-oila’, dans des jarres et autres contenants
en terre cuite. Aussi couverte avec une voute en berceau, la cave
prenait le jour au moyen de soupiraux dans le patio.

La cave peut suivre le plan d’une ou plusieurs ailes de la maison
au-dessus jusqu’a former un U comportant en son milieu la citerne
de collecte des eaux pluviales, el-majel, méme si dans certains cas,
la cave était sous les dépendances, avec double acces : I’'un depuis
la rue, pour I’approvisionnement, I’autre depuis la maison, pour la
consommation. Ainsi aucun étranger ne pénétrait dans la demeure?.

Avec un tel dispositif de stockage des denrées et de I’eau, la maison
assurait sa sécurité alimentaire en temps de crises ou d’invasions
en devenant une place forte et autonome renfermée sur elle-méme.
La cave, de par le volume d’air qu’elle contient, forme une couche
isothermique grace a la constance de sa température toute I’année
(idéale pour la conservation des aliments), au service des pieces
d’habitation situées au-dessus, leur évitant aussi toute remontée
d'humidité due a la qualité du terrain pouvant étre gorgé d’eau.

Il est d’ailleurs courant que les caves soient, au méme titre que les
citernes, maintenues lors de la démolition d’une maison. N’a-t-on
pas trouvé certains tessons de céramiques remontant a I’époque
Hafside lors du rabaissement du sol en terre battue du damiis d une
maison dont la construction remonte au XVIII® si¢cle ?

1 - Couscous, viandes séchées, olives et tomates au sel,... Toutes provisions et
conserves utiles a la cuisine tout le long de I’année.
2 - REVAULT, Jacques, op. cit., 1978, p. 228.

126

Dans la cave de Dar Ennaifer, la voiite
est soutenue par des arcs en pierre
soutenus par de massives colonnes.

Dans la cave de Dar Bouthour, la
couverture des trois ailes est une vofite
en berceau en briques.




Citerne

Plan de la cave, damiis de Dar Romdane Plan de la cave, damiis de Dar Bouthour,
Bey, XVII® si¢cle XVIIIe siecle

Echelle: 1/200

Plan de la cave, dehliz de Dar El-Hedri
. 0 2 4 6 8 10m
XVII® siecle | — [ —

127



Le XIX-* siecle, un tournant architectural

A partir de la seconde moitié du XIX¢ siécle, et non sans influences
européennes et particulierement italienne, émerge une nouvelle
variante de patio, couvert d’un lanterneau permettant 1’éclairage
grace a des fenétres disposées a sa périphérie, wiist el-dar bel
ragba.' L'usage de ce patio demeure distributif mais I’agrément
dont il fait I’objet le rapproche davantage d’une salle de réception.

De pair avec ce changement morphologique du dar vient
I’ouverture de fenétres vers 1’extérieur, donnant sur 1’impasse ou
sur la rue, et ce, dans un contexte de changement des mentalités
notamment grace aux brassages culturels que connait le Tunis du
XIXe siecle.

Avec la modernisation de la société tunisienne et I’assouplissement
des coutumes liées a I’obsession de la préservation de I’intimit¢, il
existe des cas ou la gannariya (fenétre saillante en moucharabieh),
a ét¢ remplacé par un balcon, en démontant les structures en
bois et en installant des garde-corps en fer forgé, comme a Dar
Abdiilwahab, dans le quartier de Bab el-Menara ou 1'on peut
toujours observer l'emprise de I'ancienne structure.

L’avantage significatif de cette libération est un éclairage plus
important et une ventilation plus significative. Ainsi, le 19¢me
siecle a vu I’évolution de la maison traditionnelle ou dar d’un
espace introverti, complétement fermé et autonome, a un espace
plus ouvert sur I’extérieur - bien que dans de justes proportions - et
plus généreusement éclairé et ventilé.

Cette transformation peut étre considérée comme une réponse
aux préoccupations hygiéniques, notamment dans la lutte contre
les épidémies auxquelles la ville de Tunis a di faire face dans la
premiere moitié¢ du XIXe siccle.

1 - REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIlle et XIXe siécles, Editions
CNRS, Paris, 1971, p. 365.

128

Malgré la perte de son importance climatique pour la maison, le
patio ne demeure pas moins typologiquement central et essentiel
puisqu’il régit toute la vie domestique autour de lui, en gardant son
role distributif.

Une autre importante évolution typologique dans le dar, au XIX®
siécle, est la disparition progressive des magsiiras qui, fusionnant
avec la piece principale en forme de T, donne naissance a une
grande piece rectangulaire, appelée bt diwani, directement inspirée
de la tendance italianisante que Tunis a connue au XIX°® siccle.
Cette tendance italianisante s’explique par I’installation a Tunis de
grandes et riches familles de Livourne, de Sicile et de Naples, au
service du Bey et introduisant leurs coutumes a la cour.

De nombreuses résidences tunisiennes de la médina ont ainsi subi
d’importantes rénovations au XIXe siécle «pour rester a la mode»,
remplagant les carreaux muraux fabriqués localement (ateliers El
Qallaline) par des carreaux importés de Naples puis d'Espagne,
et transformant les piéces en forme de T en grands espaces
rectangulaires, parfois orientés vers la rue. Les meubles orientaux
ont également été remplacés par des meubles de fabrication
vénitienne. Le mode de vie italien s’infiltre peu a peu dans les us et
coutumes de la médina de Tunis, jusqu’a en faire partie intégrante.
Désormais ouvertes sur I’extérieur, les pieces de réception et
d’apparat, souvent orientées vers 1’est, ainsi que les appartements
privés du maitre de maison, généralement orientés vers le sud-est,
font I’objet d’une attention particuliere.

Les fenétres de ces picces étaient équipées de diverses corrections
environnementales (vitraux, vasistas,...), permettant aux habitants
de les manipuler en fonction de leurs besoins?.

2 - KAROUI, Hind, « Pratiques ambiantales au quotidien dans la grande demeure de
la médina de Tunis », in 4/-Sabil : Revue d’Histoire, d’Archéologie et d’Architecture
Maghrébines, n°3, Tunis, 2017, p. 5.



Patio couvert de Dar Laroussi, Sidi Bou Said, XIX® siécle. Patio couvert de Dar El-Mellouli, La Marsa, 1923.

129



Fagade de Dar Abdiilwahab, au premier plan a droite,
l'ancienne gannariya transformée en balcon.

Vue depuis l'intérieur de la porte-fenétre de
Dar Abdiilwahab.

Patio couvert du palais beylical du Bardo, XIX¢ siécle, aujourd'hui Musée du Bardo.

130



La reconstruction en Tunisie 1943 - 1947

Apres les conflits de la Seconde Guerre mondiale et la libération de
I’ Afrique du Nord a I’issue de la campagne de Tunisie qui s’acheve
en mai 1943, Bernard-Henri Zehrfuss (1911-1996) est nommé en
aolt a la téte du Service de I’architecture et de 1'urbanisme'par
I’autorité représentative francaise, le Résident général de Tunisie,
Charles Mast (1889-1977).

Zehrfuss, qui avait remporté le premier Grand Prix de Rome en
1939, fait appel a ses amis et collégues travaillant en Afrique du
Nord et en France pour former son équipe chargée de reconstruire
un pays dévasté par sept mois de bombardements intenses. Parmi
eux, Paul Herbé, Jean Drieu de La Rochelle, Jean Le Couteur,
Jason Kyriacopoulos et Jacques Marmey.

Ils découvrent une Tunisie dont la plupart des infrastructures
avaient été détruites par les bombardements, rendant inutilisables
la majorité des ponts et viaducs, des voies ferrées et des routes,
des centrales électriques et d’autres installations?. Environ 16 700
batiments ont été détruits et un exode rural massif a provoqué
la surpopulation des grandes villes, entrainant le phénomene de
«gourbification» et 1'apparition de bidonvilles aux portes de Tunis
et de Sfax®.

1 - DESMOULINS, Christine, Bernard Zehrfuss, architecte de la spirale du temps :
[exposition, Lyon, Musée gallo-romain, 15 novembre 2015-14 février 2016],Silvana
editoriale, Milan, 2015, p. 110.

2 - BEN ABDELGHANI, Neila, et AMMAR, Leila, « Maison a cour et logements de
recasement pour les populations musulmanes en Tunisie pendant la reconstruction,
1943-1955 », in Al-Sabil : Revue dyHistoire, d»Archéologie et d)Architecture
Maghrébines n°5, 2018, p. 2.

3 - BREITMAN, Marc, Rationalisme, tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949,
P. Mardaga, Lié¢ge, 1986, p. 17.

Cette équipe de jeunes architectes installe ses bureaux au premier
étage du Dar El Bey a Tunis, siege du gouvernement, ce qui vaut a
leur atelier le surnom de « Perchoir ».

Dans un contexte d’urgence de relogement, de pénurie de matériaux
et de crise économique, ces architectes, a la fois maitres d’ouvrage
et maitres d’ceuvre, ont trouvé en Tunisie un laboratoire a ciel
ouvert pour expérimenter les théories du mouvement moderne tout
en intégrant, peut-&tre a leur insu, les techniques de construction
vernaculaires (murs en moellons, volites en berceau, enduits a la
chaux, etc.), puisque seuls les matériaux de construction locaux
étaient disponibles et maitrisés par les magons. Ils trouvaient dans
I’architecture traditionnelle, notamment rurale, une simplicité
et une inspiration typologique en parfaite adéquation avec leurs
aspirations rationalistes. Bernard Zehrfuss a méme déclaré : « 1/
faut penser en économiste autant qu’en architecte ou en artiste»*.

Les points clés qui ont guidé les interventions des architectes dans
la reconstruction de la Tunisie ont été soulignés par Paul Herbé® :

- Amélioration de I’hygiene (réseaux d’eau et d’assainissement).

- Circulation rationnelle.

- Utilisation intelligente des ressources et équipements sociaux.

- Protection du patrimoine artistique et historique.

- Orienter les nouvelles constructions de maniére a concilier le
progres avec les principes d’urbanisme les plus récents, en tenant
compte du climat, des habitudes, des coutumes et des traditions
du pays.

- Déplacement des centres sous forme de villes nouvelles.

4 - DESMOULINS, Christine, op. cit. p. 110.
5 - BEN ABDELGHANI, Neila, et AMMAR, Leila, op. cit. p. 3.



Malgré les pénuries, la disponibilité de matériaux de construction
locaux tels que les moellons, les briques de terre (cuites ou non),
le platre et la chaux, combinée aux compétences des macgons
et des maitres artisans locaux, a permis de lancer les premiers
projets. Ce savoir-faire local, associé par la suite aux techniques
architecturales modernes (béton armé, etc.), a donné naissance a
une architecture résolument nouvelle, au service de cette initiative
de reconstruction, promue notamment par 1’école de formation
professionnelle, I'une des premiéres constructions pilotes a partir
de 1943. La mission des architectes pour la Reconstruction englobe
plusieurs taches, dont I’'urbanisme (plan d’aménagement de Tunis
publié¢ en 1945)!, la reconstruction des sites endommagés par la
guerre et 1’assainissement des tissus urbains existants.

Axonométrie de la maison Minima, 1943

1 - ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Editions CNRS, Paris,
1989, p. 88.

132

La maison Minima est une solution élaborée dés les premiers
jours d’activité du service dirigé par Bernard Zehrfuss au cours de
I’été 1943. Apres des prospections et des enquétes sur le terrain,
I’inspiration a finalement été trouvée dans la maison rurale. Une
fois relevée et étudiée, elle a été rationalisée pour générer un type
facilement généralisable’. Dans un tel contexte, les principes de
salubrité et d’économie ont été retenus pour « offrir une surface
habitable minimale pour une utilisation maximale »*. L’ influence
des CIAM en matiére d’habitat minimum est indéniable, et un
autre point crucial abordé lors de ces congres est la lumiére. Il est
essentiel de réguler I’ensoleillement des maisons, selon le principe
hygiéniste édicté par Le Corbusier dans la charte d’ Athénes (1931)
« faire pénétrer la lumiere du soleil dans la maison est le devoir
le plus impérieux de [’architecte », notamment dans le cadre de la
lutte contre les épidémies et I’insalubrité domestique.

Le module de base, a partir duquel la maison se développe comme
une cellule souche, est une piece longue et étroite divisée en trois
espaces : la cuisine, le salon et I’alcdve. Au fur et a mesure que le
modele se développe, une cour centrale organise 1’habitation, les
modules se succédant et s’imbriquant les uns dans les autres pour
finalement former une maison carrée organisée autour du patio,
bordée sur les quatre c6tés par les pieces de vie et de service*. En
raison de la faible largeur des piéces, la question de la couverture
a été rapidement résolue en puisant dans le vocabulaire constructif
local, doublé d’un savoir-faire ancestral : la volite en berceau en
briques, construite sans coffrage ni ceintrage.

2 - BILAS, Charles, BILANGES, Thomas, Tunis : ['Orient de la modernité, Editions de
I’éclat, Paris, 2010, p. 262.

3 - BEN ABDELGHANI, Neila, et AMMAR, Leila, op. cit. p. 6.

4 - BREITMAN, Marc, Rationalisme, tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949,
P. Mardaga, Liége, 1986, p. 28.



Ce systetme de toiture a accompagné les architectes de la
Reconstruction en Tunisie et est devenu en quelque sorte la
signature de leur architecture.

En raison de la pénurie de matériaux de construction dans ce
contexte et dans le but de faciliter la mise en ceuvre de ce type
d’habitat standardisé, qui peut étre auto-construit ou presque avec
I’aide d’un magon ou d’une petite équipe, la maison Minima a été
congue pour étre construite exclusivement a partir de matériaux
locaux, tels que des moellons pour les murs, de la chaux et du
sable pour le mortier, et des volites autoportantes en briques pour
la toiture.

Cette approche rend les initiatives de construction indépendantes
de la disponibilité des matériaux sur le marché.

Ce plan de type combinatoire (fonctionnant en cellules de quatre
maisons) a marqué un tournant dans la production de 1’habitat
populaire en Tunisie, offrant une alternative économique ancrée
dans les techniques locales de construction aux bidonvilles

émergeant a la périphérie des grandes villes, provoqués par
I’exode rural massif. La « typification », visant a standardiser et
a rationaliser la construction de la maison traditionnelle en habitat
populaire est au coeur des opérations urbaines et architecturales
des architectes de la Reconstruction, entre 1943 et 1947. Le
type architectural, répétable en série et simplifi¢ dans ses lignes
et ses volumes les plus purs, est également utilisé pour fournir
des plans types d’écoles et d’autres batiments publics, avec des
configurations modulaires et adaptatives en fonction des besoins.
Cette notion de type comme base de la production architecturale
a également intégré les principes clés de I’architecture moderne
liés a la décontextualisation. L’approche consistant a concevoir
des batiments en fonction de leur contexte a été abordée par la
sobriété des batiments construits et leur composition formelle,
offrant une telle intégration dans le paysage que leur utilisation
s’est rapidement répandue en Tunisie, un pays qui se remettait
d’une période de guerre éprouvante.

SeiouR

(NAFMIBRE

(HAaHMBRE

ALtOwve

Plan de la maison Minima et son systéme d’évolution, 1943

133



o LA
]

Y 47 & SR L.
e -
A i e e




5 Glossaire

?‘q Lps tfarmes en italique tout au lopg du texte, translittérations - HABOUS : bien inalinénable affecté au profit d'une utilité publique.
=] simplifiées de I’arabe, sont définis ci-dessous. “HARAM - sacré.
- AL : étage. - MAJEL : pl. mwdjel, citerne d’eau.
- ALI EL-DHIAF : étage/appartement des invités. - MAKHZEN : pl. mkhazen, magasin a vivres.
- AMIN : chef d’une corporation. - MAQSURA : pl. mgasser, chambrette, cabinet.
- AMIN EL-NAQACHA : chef de la corporation des tailleurs de - MATBKHA : cuisine.
*' pierre. - MESJED : oratoire de quartier.
| - BAB : plu. bibén, porte, d’une maison ou d’une ville. - MITHEL : plan,

- BAYAR : puisatier. - MIZAB : descente d’eau.

- BIR : plu. abyar, puits. - NAQSH HADIDA : stuc ciselé.

- BIT : plu. byat, chambre, picce. - NHASA : chaudiére en cuivre du hammam.

- BIT DIWANTI : salle de réception vaste de plan rectangulaire.
- BIT RAS EL-DAR : salle principale de réception

- OUKALA : pl. oukayel, logement collectif.

- OULA : provisions alimentaires annuelles préparées 1été.
- BORTAL : portique, galerie a colonnes.

- DAMUS : grande cave.

- QBU : pl. ghwat, alcdve médiane d’une chambre en T.

- RAHBA : espace libre, place.
- DAR : maison, demeure, palais.

- DEHLIZ : petite cave.

- RAQBA : lanterneau couvrant un patio.
- RBAT : pl. arbat, faubourg.
- DERB : groupement domestique. - SABBAT : passage voité.

- DRIBA : premier vestibule d’une grande demeure.

- DRUJ : escaliers.

- SARIA : pl. swart, colonne.

- SQIFA : vestibule, couloir d’entrée.
- DUKKANA : banquette en pierre ou magonnerie. - TOURBA : mausolée.

- DWIRIA : communs avee courette, cuisine, ... - WUST EL-DAR : litt. centre de la maison : patio, cour.

- GANNARIYA : galerie supérieure en bois saillante de la fagade. - ZANQA : impasse.

135






Bibliographie

Livres
ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Editions CNRS, Paris, 1989.
AMMAR, Leila, Tunis, d’une ville a I’autre, Cartographie et histoire urbaine 1860-1935, Editions Nirvana, Tunis, 2010.
BAKRI (al-), Abt Ubayd, Kitab al-masalik wa al-mamalik, Tunis, 1992.
BILAS, Charles, BILANGES, Thomas, Tunis : [’Orient de la modernite, Editions de 1’éclat, Paris, 2010.
BINOUS, Jamila, Maisons de la Médina Tunis, Dar Ashraf Editions, Tunis, 2001.
BLILI-TEMIME, Leila, Histoire de familles - Mariages, répudiations et vie quotidienne a Tunis, 1875-1930, Tunis, Script, 1999.
BREITMAN, Marc, Rationalisme, tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949, P. Mardaga, Li¢ge, 1986.
BRUNSCHVIG, Robert., Deux récits de voyage inédits en Afrique du Nord au XV* siecle, Paris, 1936.
DAOULATLI, Abdelaziz, Tunis : Capitale des Hafsides, Alif éditions, Tunis, 2009.

DESMOULINS, Christine, Bernard Zehrfuss, architecte de la spirale du temps : [exposition, Lyon, Musée gallo-romain, 15 novembre
2015-14 février 2016],Silvana editoriale, Milan, 2015.

HADDA, Lamia, Architettura islamica nel Mediterraneo fatimide (X-XII secolo), Firenze University Press, Firenze, 2023.

IBN KHALDUN, Discours sur [ histoire universelle : Al-Muqaddima. Traduit de I’arabe, présenté et annoté par Vincent Monteil,
Actes Sud, collection Thesaurus, Arles, 2020.

LETAIEF, Sana, Les Hammams de la Médina de Tunis, Editions Nirvana, Tunis, 2023.
MARCAIS, Georges, Manuel d’Art Musulman, Tome 11, Editions Auguste Picard, Paris, 1927.

MARCALIS, Georges, Tunis et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célebres, H. Laurens éditeur, Paris, 1937.

137



MARCALIS, Georges, Salle, Antisalle, Annales de [’Institut d’Etudes Orientales, Alger, 1952.

Musée sans frontieres, [frigiva : Treize Siecles d’Art et d’Architecture En Tunisie, Edisud, Aix-en-Provence, Déméter, Tunis, 2000.
PELLISSIER de REYNAUD, Edmond, Description de La Régence de Tunis, Editions Bouslama, Tunis, 1985.

PEYSSONNEL, Jean-André, Voyage dans les Régences de Tunis et d’Alger, réédition, La Découverte, Paris, 2001.

PICARD, Gilbert-Charles, La civilisation de I’ Afrique Romaine, Paris, 1959.

PIERRE, Dan, Histoire de la Barbarie et de ses corsaires, Paris, 1637.

PRIVITERA, Francesca, et METALSI, Mohamed, Le signe de la Médina: la morphologie urbaine selon Roberto Berardi. Eem, études
euro-méditerranéennes. Dip. di Architettura, Firenze, 2016.

REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIle siecles, Editions CNRS, Paris, 1967.

REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIlle et XIXe siecles, Editions CNRS, Paris,1971.

REVAULT, Jacques, L’Habitation Tunisoise. Pierre, marbre et fer dans la construction et le décor, Editions CNRS, Paris, 1978.
SALADIN, Henri, Manuel d’Art Musulman, Tome I, Librairie Alphonse Picard & fils, Paris, 1907.

SANTELLI, Serge, Médinas, [’architecture traditionnelle en Tunisie, Dar Ashraf Editions, Tunis, 1992.

SANTELLI, Serge, Atlas des médinas tunisiennes, Institut parisien architecture urbanisme société (IPRAUS), Ecole d’ Architecture de
Paris-Belleville, Paris, 1992.

SEBAG, Paul, Tunis : Histoire d 'une ville, Paris, L’Harmattan, 1998.

WIRTH, Eugen, « Villes islamiques, villes arabes, villes orientales ? Une problématique face au changement », in La Ville arabe dans
[’Islam, (dir. A. Bouhadiba et D. Chevallier), Cerés Tunis — CNRS Paris, 1982.

138



ZAAFRANE-ZHIOUA, Iméne, Pour une végétalisation de la ville dense, Désir de nature dans le grand Tunis, Genéve, Métis Presses,
2024.

ZBISS, Slimane Mustapha, /nscriptions du Gorjani, INAA, Tunis, 1962.

Articles

BEN ABDELGHANI, Neila, et AMMAR, Leila, « Maison a cour et logements de recasement pour les populations musulmanes en
Tunisie pendant la reconstruction, 1943-1955», in Al-Sabil : Revue d)Histoire, d>Archéologie et d>Architecture Maghrébines n°5, 2018.

DERBEL, Khadija, « L’oukalisation de 1’école primaire de la rue du Tribunal : une question d’appropriation de I’espace », in A/-Sabil :
Revue d)Histoire, d)Archéologie et d»Architecture Maghrébines n°3, 2017.

KAROUI, Hind, « Pratiques ambiantales au quotidien dans la grande demeure de la médina de Tunis », in A/-Sabil : Revue d Histoire,
d’Archéologie et d’Architecture Maghrébines, n°3, Tunis, 2017.

LAMINE, Sihem, « Colonial Zaytuna: The Making of a Minaret in French-Occupied Tunisia », in Mugarnas 38, Brill, 2021,
p-185-221.

MAHROUG, Eya, et BELAKEHAL, Azeddine, « The Evolution of Heritage Atmospheres in the Medina of Tunis since the 19th
Century. » Islamic Heritage Architecture and Art, 2016.

SAADAOQOUI, Ahmed, « Les bains publics de Tunis a I’époque ottomane », in Revue tunisienne de sciences sociales, CERES,
Tunis, 2003, pp. 92-132.

SOUGHIR, Fethi et Raoudha, Etude analytique des espaces de production et d’échange dans la médina de Tunis, ITAAUT, 1982.

VALENSI, Lucette, « La médina de Tunis : une tentative d’analyse des formes actuelles », in Annales. Economies, sociétés,
civilisations, 25° année, n. 4, Paris, 1970, pp. 913 - 914.

139






Table des figures

p. 6, Vue de la cour du lycée de la Rue du Pacha dans la médina de Tunis, cliché
de K. Mokaddem.

p- 10, Carte de Tunis et ses environs, d’apres dessins de M. Bahri et D. Maroonian.
p. 11, Carte du bassin méditerranéen, dessin de k. Mokaddem.
p. 11, Carte de la Tunisie, d’aprés dessins de M. Bahri et D. Maroonian.

p. 12, Vue de la ville de Tunis, Source gallica.bnf.fr / Bibliothéque nationale de
France, 1574.

p. 14, La carte de Peutinger, Tunis y est désignée sous le nom de Thuns, https:/
leg8.fr/empire-romain/table-de-peutinger;/.

p. 16, Vue générale de la médina de Tunis, Source gallica.bnf.fr / Bibliothéque
nationale de France, 1912.

p- 17, Fagade de Mesjed el-Kobba, rue Tourbet el-Bey, photo de S. Lamine, 2024.

p- 18, Minaret de la mosquée de la Kasbah (1233), in MARCAIS, Georges, Tunis
et Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célébres, H. Laurens éditeur, Paris, 1937, p. 87.

p. 19, Bab el-Menara (XIII¢ si¢cle), in MARCAIS, Georges, Tunis et Kairouan,
Coll. Les Villes d’Art célebres, H. Laurens éditeur, Paris, 1937, p. 89.

p. 20, Vue de la mosquée de Youssef Dey (1612), in MARCALIS, Georges, Tunis et
Kairouan, Coll. Les Villes d’Art célebres, H. Laurens éditeur, Paris, 1937, p. 112.

p- 24, Vue de I’entrée de la Kasbah (vers 1915), carte postale anonyme.

p. 27, Carte schématique de la ville de Tunis, dessin de K. Mokaddem, d’apres
vues satellites.

p- 29, Vue panoramique des toits de la médina de Tunis, carte postale, auteur
anonyme.

p- 31, Plans des cinq médinas principales du pays, dessin de K. Mokaddem,
d’aprés vues satellites.

p- 33, Vue du quartier d’el-Halfaouin, carte postale, auteur anonyme.

p. 33, Vue de la place Bab Souiqa, par Neurdein, Etienne - Institut National
d'Histoire de I'Art, France - Public Domain. https://www.europeana.eu/item/829/
https___bibliotheque_numerique_inha_fr idurl 1_11524

p- 35, Plan des rues de la médina de Tunis, dessin de K. Mokaddem, d’aprés des
plans de I’ASM Tunis.

p- 37, Organisation des rues dans la médina centrale et les faubourgs, dessin de K.
Mokaddem d’apres des plans de I’ASM Tunis.

p- 39, Projet de percées dans la médina de Tunis, O.C. Cacoub, 1978, in
ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis : Espace historique, Editions CNRS,
Paris, 1989, p 160.

141

p.- 39, Chantier de construction du parking souterrain a I’emplacement de la
Kasbah démolie, cliché de J. Perez in ABDELKAFI, Jellal, La Médina de Tunis :
Espace historique, Editions CNRS, Paris, 1989, p. 225.

p. 40, Vue du patio de Dar Othman, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures de
Tunis XVle et XVIle siécles, Editions CNRS, Paris, 1967, p. 387.

p. 43, Plan de Tunis — repérage des mosquées, dessin de K. Mokaddem, d’apres
des plans de I’ASM Tunis.

p. 45, plan de la mosquée Zitouna, dessin de K. Mokaddem, d’aprés les plans de
A. Daoulatli.

p. 46, Cour de la mosquée Zitouna, cliché de K. Mokaddem.
p. 47, Minaret de la mosquée Zitouna, clich¢ de K. Mokaddem.
p. 47, Salle de priere hypostyle de la mosquée Zitouna, cliché de K. Mokaddem.

p- 49, Plan de Tunis — repérage des souks, dessin de K. Mokaddem, d’apres des
plans de I’ASM Tunis.

p. 51, Plans de Souk el Attarin dessins de K. Mokaddem, d’aprés SOUGHIR,
Fethi et Raoudha, Etude analytique des espaces de production et d’échange dans
la médina de Tunis, ITAAUT, 1982, p. 50.

p. 52, Vue de souk el-Attarin, « Bibliothéque numérique de I'INHA », accessed 30
December 2024, https://bibliotheque-numerique.inha.fr.

p- 53, Souk el-Attarin, arcades sur piliers a décor torsadé, - Rijksmuseum, Netherlands
- Public Domain. https://www.europeana.eu/item/90402/RP_F _F01091 J

p- 53, Mohamed Anotn, parfumeur, assemblant des fragrances, cliché anonyme.

p. 53, Echoppe de parfumeur, Jellal Ben Abdallah (1921-2017), miniature
10x12cm.

p. 55, Plan de Tunis — repérage des medersas, dessin de K. Mokaddem, d’apres
des plans de I’ASM Tunis.

p. 57, Plans de la medersa el-Chammaiya, dessins de K. Mokaddem,
d’aprés  les plans in https:/islamicart.museumwnf.org/database_item.

php?id=monument:ISL;tn:Mon01;13:fr
p. 58, Cour de la medersa el-Chammaiya, cliché de S. Kallel.

p. 59, Entrée de la medersa el-Chammaiya, cliché de J. Ben Saidane.
p- 59, Vue de I’iwan est de la medersa el-Chammaiya, cliché de S. Kallel.

p. 61, Plan de Tunis — repérage des fondouks, dessin de K. Mokaddem, d’apres
des plans de I’ASM Tunis.



p. 63, Plans de fondouk el-Attarin, dessins de K. Mokaddem, d’apres Fethi et
Raoudha, Etude analytique des espaces de production et d’échange dans la
médina de Tunis, ITAAUT, 1982, p. 103.

p. 64, Vue du patio de fondouk el-Attarin avant rénovation, SANTELLI, Serge,
Médinas, [’architecture traditionnelle en Tunisie, Dar Ashraf Editions, Tunis,
1992, p. 100.

p. 65, Vue de nuit du patio de fondouk el-Attarin apres rénovation, https:/www.
fondoukelattarine.com.

p. 67, Plan de Tunis — repérage des casernes, dessin de K. Mokaddem, d’apres des
plans de I’ASM Tunis.

p. 69, Plan du rez-de-chaussée de Qishlet el-Attarin, dessin de K. Mokaddem,
d’apres plans de I’Institut National du Patrimoine, INP, Tunisie.

p. 70, Vue du patio de Qishlet el-Attarin depuis la galerie du premier étage, cliché
de L’Art Rue Tunisie.

p- 71, Vue de I’entrée d’une chambrée d’une compagnie de Janissaires, au 1¢
étage, cliché de L’Art Rue Tunisie.

p- 71, Vue du portique du rez-de-chaussée, cliché de L’ Art Rue Tunisie.

p. 73, Plan de Tunis — repérage des hammams, dessin de K. Mokaddem, d’aprés
des plans de I’ASM Tunis.

p. 75, Plans de hammam el-Tammarin, dessins de K. Mokaddem, d’aprés les
plans in LETAIEF, Sana, Les Hammams de la Médina de Tunis, Editions Nirvana,
Tunis, 2023, p. 197.

p. 76, Vue de I’espace central de hammam el-Tammarin, cliché de K. Mokaddem.
p- 77, Vue de la salle de lavage de hammam el-Tammarin, cliché de K. Mokaddem.
p- 77, Vue du patio d’agrément de hammam el-Tammarin, cliché de K. Mokaddem.

p- 79, Plan de Tunis — repérage des dars, dessin de K. Mokaddem, d’apres des
plans de I’ASM Tunis.

p- 81, Plans Dar Anotn, dessins de K. Mokaddem, d’aprés les plans de I’architecte,
M. Azaiez.

p. 82, Vue du patio de Dar Anotin aprés rénovation, clichés de Dar Ben-Gacem.

p. 83, Vue de la galerie du premier étage de Dar Anotn depuis le rez-de-chaussée,
clichés de Dar Ben-Gacem.

p- 83, Portique du rez-de-chaussée, desservant les chambres, clichés de Dar Ben-
Gacem

p- 86, Mosquée Zitouna et ses alentours, in BREITMAN, Marc, Rationalisme,
tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949, P. Mardaga, Li¢ge, 1986, p. 64.

p- 88, Vue des toits de Tunis, cliché de K. Mokaddem.

p- 90, Tablette sumérienne en terre cuite représentant le plan d’une maison a
Umma, Vorderasiatisches Museum.

142

p- 91, Plan du palais d’Ukhaidir (VIII® siecle), in https:/acidadebranca.tumblr.
com/post/58347472372/premoderno-palacio-al-ukhaidir-karbala-irak

p- 92, Plan de la maison gréco-romaine et de Fustat, in REVAULT, Jacques, Palais
et demeures de Tunis XVlIe et XVIle siécles, Editions CNRS, Paris, 1967, p. 46.

p. 94, Plancher sur solives, in BREITMAN, Marc, Rationalisme, tradition :
Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949, P. Mardaga, Li¢ge, 1986, p. 69.

p. 95, Vue du patio de Dar Hammotda Pacha, in REVAULT, Jacques, Palais et
demeures de Tunis XVlIe et XVlIle siécles, Editions CNRS, Paris, 1967, p. 481.

p. 96, Plan de Dar Belhaouane, dessin de K. Mokaddem, d’aprés REVAULT,
Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIle siécles, Editions CNRS, Paris,
1967, p. 286.

p- 97, Entrée de maison en fond d’impasse, cliché de K. Mokaddem.
p- 97, Vue du patio d’une maison commune, cliché de K. Mokaddem.

p- 99, Plan du rez-de-chaussée de Dar Hababou, dessin de K. Mokaddem, d’apres
les plans de TUNISTORIC SA.

p. 100, Plan de I’étage de Dar Hababou, dessin de K. Mokaddem, d’aprés les plans
de TUNISTORIC SA.

p. 101, Fagade et coupe de Dar Hababou, dessin de K. Mokaddem, d’apres les
plans de TUNISTORIC SA.

p. 102, Vue du portique du patio de Dar Hababou, cliché de 1’Association de
Sauvegarde de la Médina de Tunis (ASM).

p. 103, Chambre a I’étage de Dar Hababou avec vue sur patio, cliché de K.
Mokaddem.

p- 103, Chambre en T au rez-de-chaussée de Dar Hababou, cliché de K. Mokaddem.

p. 105, Plan du rez-de-chaussée de Dar El-Haddad, dessin de K. Mokaddem,
d’aprés REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVlIle siéecles,
Editions CNRS, Paris, 1967, p. 174.

p. 106, Plan de I’étage de Dar El-Haddad, dessin de K. Mokaddem, d’apres
REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVlle siécles, Editions
CNRS, Paris, 1967, p. 177.

p. 106, Coupe sur le patio de Dar El-Haddad, dessin de K. Mokaddem, d’apres
REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVlle siécles, Editions
CNRS, Paris, 1967, p. 179.

p. 107, Mausolée de Sidi Cherif, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures de
Tunis XVle et XVIle siécles, Editions CNRS, Paris, 1967, p. 442.

p- 107, Vue du patio de Dar El-Haddad, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures
de Tunis XVIe et XVIIe siécles, Editions CNRS, Paris, 1967, p. 445.

p- 109, Vue de la salle d’apparat de Dar Lasram, cliché de L’ Art Rue.
p- 109, Vue de la salle a manger de Dar Lasram, cliché de K. Mokaddem.
p. 109, Détail de la tribune du palais du Bardo, cliché de I. Memmi Mokaddem.



p. 110, Plan du rez-de-chaussée de Dar Lasram, dessin de K. Mokaddem, d’apres
les plans de 1’ Association de Sauvegarde de la Médina de Tunis (ASM).

p. 111, Plan du rez-supérieur de Dar Lasram, dessin de K. Mokaddem, d’aprés les
plans de I’ Association de Sauvegarde de la Médina de Tunis (ASM).

p. 112, Plan de I’étage de Dar Lasram, dessin de K. Mokaddem, d’aprés les plans
de I’ Association de Sauvegarde de la Médina de Tunis (ASM).

p. 113, Coupe longitudinale de Dar Lasram, dessin de K. Mokaddem, d’apres les
plans de I’ Association de Sauvegarde de la Médina de Tunis (ASM).

p. 113, Vue des anciennes écuries réaménagées, cliché de K. Mokaddem.
p. 113, Premier vestibule de Dar Lasram, cliché de S. Lamine.

p. 113, Le patio des communs, dwiria, cliché de K. Mokaddem.

p. 114, Vue générale du patio de Dar Lasram, cliché de L’ Art Rue.

p. 119, Plan de Tunis — repérage des patios, dessin de K. Mokaddem, d’aprés des
plans de I’ASM Tunis.

p.- 121, Vue du patio de Dar Ennaifer, enclavée dans Dar Lasram, cliché de K.
Mokaddem.

p. 122, Portique du patio de Dar Hammotida Pacha, in REVAULT, Jacques, Palais
et demeures de Tunis XVlIe et XVIle siécles, Editions CNRS, Paris, 1967, p. 480.

p. 122, Chapiteau de type Hafside a Dar Othman, in REVAULT, Jacques, Palais
et demeures de Tunis XVIe et XVlIle siécles, Editions CNRS, Paris, 1967, p. 394.

p.- 122, Chapiteau de type Hispano-maghrebin a Dar Othman, in REVAULT,
Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIle siécles, Editions CNRS, Paris,
1967, p. 393.

p. 122, Chapiteau de type Ottoman a Dar Daoulatli, in REVAULT, Jacques, Palais
et demeures de Tunis XVlIe et XVlle siécles, Editions CNRS, Paris, 1967, p. 473.

p. 123, Coupe de principe du dar, citerne et caves, dessin de K. Mokaddem.

p. 124, Patio de Dar El-Hedri, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis
XVlIe et XVIle siecles, Editions CNRS, Paris, 1967, p. 411.

p. 125, Le puits de Dar El-Haddad, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures de
Tunis XVIe et XVIle siécles, Editions CNRS, Paris, 1967, p. 449.

p- 125, Le puits de Dar El-Hedri, in REVAULT, Jacques, Palais et demeures de
Tunis XVlIe et XVIle siécles, Editions CNRS, Paris, 1967, p.415.
p. 126, Vue de la cave de Dar Ennaifer, cliché de K. Mokaddem.

p. 126, Vue de la cave de Dar Bouthour, cliché de K. Mokaddem.

p. 127, Plan de la cave, damis de Dar Romdane Bey, dessin de K. Mokaddem,
d’aprés REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVie et XVIle siécles,
Editions CNRS, Paris, 1967, p. 261.

p. 127, Plan de la cave, dehliz de Dar El-Hedri, dessin de K. Mokaddem, d’apres
REVAULT, Jacques, Palais et demeures de Tunis XVIe et XVIle siécles, Editions
CNRS, Paris, 1967, p. 145.

143

p. 127, Plan de la cave, damiis de Dar Bouthour, dessin de K. Mokaddem, d’apres
les plans de I’architecte 1. Ben Ayed.

p. 129, Patio couvert de Dar Laroussi, Sidi Bou Said, XIX¢ si¢cle, cliché de K.
Mokaddem.

p. 129, Patio couvert de Dar El-Mellouli, La Marsa, 1923, clich¢ de K. Mokaddem.
p. 130, Patio couvert du palais beylical du Bardo, cliché de K. Mokaddem.

p. 130, Fagade de Dar Abdiilwahab, clich¢ anonyme.

p. 130, Vue intérieure du balcon de Dar Abduilwahab, cliché de K. Mokaddem.

p. 132, Axonométrie de la maison Minima, 1943, in BREITMAN, Marc,
Rationalisme, tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-1949, P. Mardaga,
Licge, 1986, p. 26.

p. 133, Plan de la maison Minima et son systéme d’évolution, 1943, in
BREITMAN, Marc, Rationalisme, tradition : Jacques Marmey, Tunisie, 1943-
1949, P. Mardaga, Liege, 1986, p. 26.

p. 134, Détail de I’ceuvre "Scéne de Café a Tunis", aquarelle sur papier, 1937,
Jellal Ben Abdallah.

p. 136, Fontaine du patio central du palais Dar Ben Abdallah, Tunis, cliché de I.
Memmi Mokaddem.

p. 140, Carreaux a décor d’oisecaux a Tourbet el-Bey, Ateliers de faience de
Gammarth, XIX¢ siécle, cliché de K. Mokaddem.









